11 chagu

# RIGVEDA

## VIRTUARRING

Charles Bettle Among

Showing the Parket of

WHE Expression of the selection



# J.A. R. BISCATION CONTINUES.

Market Style

Water March & Gallery & as

# **RIG VEDA**

(Volume XII) ऋग्वेद द्वादशो भागः

# RIG VEDA

**Volume XII** 

[Book X, Hymns 87-191]



द्वादशो भागः [दशमं मण्डलम्, सूक्तानि ४७–१९१]

noahabeloc cubicumary

iby file to the control of t

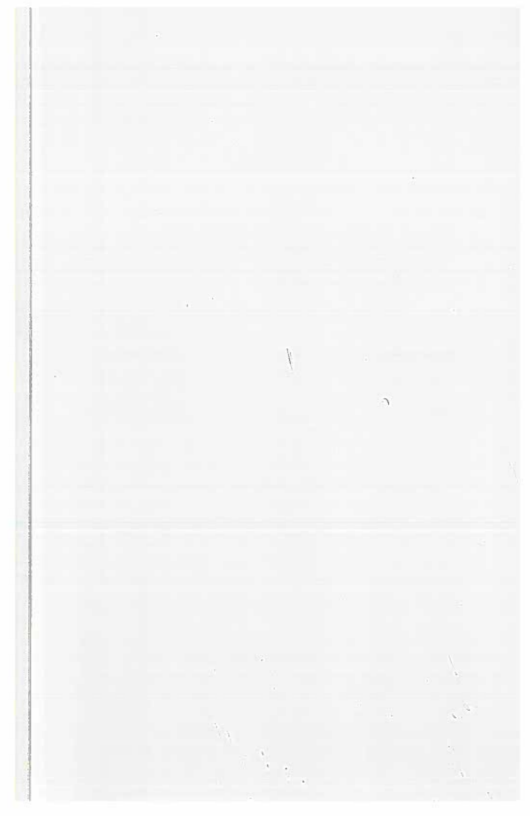
Swami Satya Prakash Saraswati and Satyakam Vidyalankar

DAV Publication Division Delhi-110034

### Contents

Epilogue by Swami Satya Prakash Saraswati Prayerful Thanksgiving by Dr. L.M. Singhvi

| English Translation: Book X |             |
|-----------------------------|-------------|
| Hymns 87 to 191             | 4462 - 4741 |
| Notes Book X                | 4743 - 4838 |
| Rishi Sūchi                 | 4839 - 4847 |
| Devata Süchi                | 4848 - 4862 |
| Index                       | 4863 - 4938 |



### **Epilogue**

by

#### Swami Satya Prakash Saraswati

In 1967, I retired from the University Professorial Chair, and for a few years I continued in my University of Allahabad as a research professor. In 1971, I entered into the holy discipline of Sannyāsa. As a devotee of Maharshi Dayananda Saraswati, I was deeply interested in the study of the Vedas, the Upanishads and the Upangas. In the early months of 1974, my friend, an eminent figure, Shri Prakash Vir Shastry, whom I had known for the past several years, sounded me if I could help the Veda Pratishthana, New Delhi, (of which another friend of mine. Dr. Govardhan Lal Datta was the Chairman) in editing and translating the four Vedic Samhitas, the Rik, the Yajur, the Sama and the Atharva, and he promised that he would arrange with a number of Sanskrit scholars to help me in the project. I assured Shri Prakash Vir (a unique and distinguished Parliamentarian, and a person richly endowed with human qualities) that I would be able to undertake the task, if I could be assured of a decent and neat printing.

In the meanwhile, we had to face all types of difficulties. We decided among ourselves to work on the Rig Veda first which, if completed, would mean half of the entire Job finished (since out of the total mantras 20,416, the Rig Veda alone has 10,589 mantras). I am thankful to my colleague, Pandit Satyakama Vidyalankar, a scholar, writer and an editor of repute; he worked with me incessantly for about ten years on the Rig Veda. For days together, we sat at different centres — New Delhi, Bombay, Khapoli,

Hyderabad, Hardwar, Chandigarh, Kanpur, Allahabad and Meerut, thankfully enjoyed the hospitality of our numerous hosts and patiently discussed each and every verse. On the Rig Veda, the commentaries of Skandasvami, Udgitha, Venkata Madhava and Sayana are available. Swami Dayananda (1824-83) gave us a new insight into the meanings of the Vedas, but his life was cut short, and as such, his translation on the Rig Veda could proceed up to Book VII, Hymn 61, verse 2 only.

Our task was much more difficult than of Griffith and of Wilson. Wilson completed his translation near about 1857-58. W.F. Webster who revised and edited Wilson's translation before print writes in his Preface (1868) thus: "The distinguishing feature of Prof. Wilson's translation, whether for good, or for evil, is its adherence to Sayana, and this, so far from modifying, I have, if anything, intensified." He further says: "Professor Wilson has, it seems to me, translated Sayana's paraphrase, rather than the original text, and has often used a stilted or a prosaic word instead of the homely, quaint or a poetic word, which the original suggests."

Both Venkata Madhava and Sayana represented post-Mahabharata traditions of scholarship, when the Vedic texts were taken out of their real contexts, and were forced upon to be utilized for ritual-ridden traditions. By this time, they had ceased to inspire and arouse the static lifeless society of India. Both Dayananda and Aurobindo could see deeper meanings into the lines of the Vedic mantras. Long long ago, much before the currency of traditional rituals, they inspired the Aryan society to develop its culture, its philosophy and its sciences; it inspired the Risis of the Upanishads in the spiritual parameter as well.

The Vedas have come down to us in a language, which was original, most natural, and which had to be interpreted on the etymological principles outlined by Yaska, and which have been further elaborated by Dayananda and Aurobindo. In this context, Aurobindo says: "It was the curiosity of a foreign culture that broke after many centuries the seal of final authoritativeness which Sayana had fixed "on the ritualistic interpretation of the Veda." While even Western scholars were feeling shy of breaking this seal of ritualistic

interpretation (in fact, they further tightened it up), it goes to the credit of Dayananda in freeing the Vedic mantras from the ritualistic viniyoga. These Vedas, in our earliest human history, inspired mankind with dynamism in all walks of life—they inspired a farmer, a labourer, a soldier, a businessman and a householder in his daily routine life, and on the other hand inspired a mystic, a sage, a devotee, a seer in spiritual parameters and as such, they encouraged the Arya of our ancient times to evolve a theistic benevolent dynamic society based on morality and high values of life.

And, therefore, I say, our task was much more difficult than of Griffith, Max Muller, Wilson and others who translated the Vedic hymns mainly on the basis of Sayana's interpretations. Vedas do not constitute a text for anthropolgical, archaelogical or mythological (history and culture) studies. Aurobindo has very ably discussed all these themes in his The Secret of the Veda. Dayananda has clearly worked on these lines when he wrote his inspiring unique book The Rigveddādi-Bhashya-Bhumika. He has shown lacuna in Sayana's interpretations. Nobody would deny Sayana's unique position as one of our greatest commentators on the Vedic Texts; he is our distinguished Acharya, but he followed the rotten traditions of his times. Dayananda had the insight of a Risi, and he very clearly said that the viniyogas are the impositions on the Vedic verses. Dayananda was the greatest living authority on the Vedic language, next to Yaska, Patanjali and Panini only, and he gave us a new vision, quite in line with the vision possessed by the Risis of the Upanishadic, the Vedanga and the Upanga periods.

Since Dayananda wrote his commentary on the Vedas, our Vedic scholars rightly popularized the *Nirukta* and the *Nighantu* of Yaska. Today in market, we have about half-a-dozen excellent commentaries on the *Nirukta* in Hindi and Sanskrit. Among the classical commentators on the *Nirukta* and the *Nighantu* are Skandasvamin, Devarājayajvan, and the most notable Durgā (13th-14th century). Among the recent ones are Svami Brahmamuni, Bhagavatdatta, Chandramani, Aryamuni and Rajarama. Dr. Lakshman Swarup has extensively worked on the Nirukta, and translated it into English also. In my critical notes, I have tried to accommodate the commentary of Yaska as much as I could; Yaska's

renderings of the Vedic verses would be a help to our critical scholars. On certain topics, I have given detailed notes as on the Vālakhilya Suktas, and on Soma Pavamana Suktas.

In the earliest stage, we tried to have our transliteration of the Vedic text in Roman script with our latest diacritical marks and the work was assigned to Dr. (Km) Usha Jyotishmati. But later on, since we could procure Theodor Aufrecht's excellent transliteration into the Roman script, we thought it more convenient to accept it for our purpose. Of course, the diacritical marks adopted these days are slightly different from those adopted by T. Aufrecht. Our printers also showed reluctancy in providing diacritical marks in their entire printing, and thus we had no other recourse left. For this, we offer regrets and apologize to our readers. In our critical notes also, we could not provide diacritical marks, but the deficiency has been well compensated by reproducing Sanskrit quotations in the Devanagari script. For Aufrecht's key to diacritical marks, see our Introductory Volume (Vol.1, p. 81). We hope to provide the diacritical marks in our volumes on the Yaj'uh and other Vedas.

We are obliged to our colleague Shri Udaivir Viraj for his labour on the complete index given at the end of the Volume XII. We are also reproducing the Devatā and Rishi indexes (in Devanagari script). We offer our profused apologies for numerous misprints and negligences which should not have been there in a project like this. We are thankful to Shri Jagannatha Vidyalankar who laboured hard while going through press-proofs in spite of his physical handicaps.

So far as printing and other details are concerned, we had the advantage of the matured experience of Shri Vishwa Nath of Messrs. Rajpal & Sons, who supervised the printing.

New Delhi August 24,1986

### Prayerful Thanksgiving

by

Dr. L.M. Singhvi

#### T

S

With the publication of this, the last volume of the Rig Veda Samhita, my colleagues in Veda Pratishthan and I have the satisfaction of seeing the completion of an important and substantial phase of the project of publishing an annotated English translation of the Vedas based on Indian and international perspectives and expositions. We began some eight years ago with a firm resolve in our hearts, with a sense of sublime purpose, and in sincere humility. We knew that the journey of a thousand miles must begin with one step and that even mighty rivers may have modest beginnings. Our resolve of more than eight years ago could at that time be described only as an act of faith. The fabric of our faith was woven with the warp of prayerful aspiration and woof of consecrated effort.

#### II

I take this opportunity to offer our prayerful thanksgiving on behalf of all my colleagues and on my own behalf. We rejoice in the completion of the most important phase of our project which was in the nature of a pilgrimage of the spirit, uplifting, ennobling and fulfilling. We celebrate not only our arrival, but also our joyous journey. Predictably and understandably, there were in this journey transient travails and triumphs, swift and slow phases, alternating

anxiety and enthusiasm, passing disappointments and a residual sense of abiding satisfaction. There was always an inspiring, introspective awareness of that perennial striving and prayer which found expression in the Rig Veda in which the very first Sukta invokes cosmic inspiration. We asked ourselves in all humility as the great seers of yore taught us: "How may the mind draw near you to please you, O foremost divine? What hymn of praise shall bring us greater blessings? Who were the illustrious ones who gained your favour through worship? How shall we pay you our reverent homage?" Trusting in that fundamental divine principle and its eternal immanence, we sought and found inspiration and guidance in the message of Vedas. In that perspective, our modest but meaningful project assumed the aspect of a Vedic yajna in the workaday world of the householder and in the manner and tradition of cosmic worship at the threshold of cosmic consciousness on the altar of creativity and realization. To go back to the Rigvedic imagery, the Vedic - hymns are like the weaving shuttles of cosmic threads, the great sages, seers and samhitakarakas weaving forth and weaving back, extending them and unbending them.

#### Ш

Sri Aurobindo described the chants of the Rig Veda as episodes of the lyrical epic of the soul in its immortal ascension. Rig Veda is truly the high aspiring song of humanity in which, to adapt the words of the great poet Kalidasa, meaning and expression are indivisibly integrated. Profoundly humane and compassionate, untrammelled emancipated in its and universality. deeply spiritual in its mystical depths, sincere and upright in its ethical rectitude, evocative and affirmative in the ardent enjoyment of life and its gifts, spontaneous in its sense of human togetherness, and cosmic in its reach and its world-view, the Vedic literature is undoubtedly mankind's most precious treasure. It is a treasure of the Experience of Reality and the Reality of Experience. We find in the Vedic experience the Nature of Harmony and discover the

Harmony of Nature.

In the world in which we live today, the Vedas have a uniquely harmonising relevance. The Vedic vision is neither archaic nor archival. The Vedic heritage proves that the primeval is not primitive and the old is not otiose. The Vedas enshrine an inherited remembrance of the primordial revelations, the inner experience of the sages and seers. Indeed each Vedic hymn is a landmark in the spiritual odyssey of Man, celebrating at every step humanity's ceaseless quest for the True, the Good and the Beautiful. The Vedic hymns exude the glowing awareness of pure consciousness and the elevating effulgence of bliss. The reason for the ageless veneration for the Vedas is not mere scriptural authority or some sacerdotal sanctity or an awe for the esoteric. We venerate the Vedas not merely because the Vedas are the oldest books known to man; nor because we collect and are connoisseurs of the "relics of former ages." There are profounder, more transcendental reasons. We venerate the Vedas above all because they enshrine the eternal verity of cosmic harmony and the enduring quality of universal humanity, because the Vedas give us a vision beyond Time and beyond artificial, man-made barriers and frontiers, because the Vedas convoke and unite all the elements of terrestrial and transcendental life and proclaim the reign of peace, rule of Rita and charter of justice. That is why the message of the Vedas remains a living legacy for our age and time. The indestructible spoken word of Vedic seers "stands untouched by time or the elements" and has continued to travel through countless centuries "like a great wave through the living substance of mind."

#### IV

We embarked on this simple venture of publishing an English translation of Vedas because we felt that we owed it to ourselves and to the world to imbibe and share the Vedic vision more widely and because the many nineteenth century western translations, some of them extensive and others fragmentary, notable and pioneering

in their own ways, were far from being quite satisfactory. We cannot be oblivious of the fact that in the nineteenth century, western Vedic scholarship, though original and erudite, was still insufficiently aided by deeper and more sensitive exposition of the Vedas and that the western discovery of the Vedic lore and literature came in an age when unrepentant colonialism and self-opinionated missionary activity were in the ascendant. The traditional indigenous repositories of the Vedic heritage in its Indian homeland were in a state of intellectual decline and social disarray. The Vedic vision was somewhat eclipsed by an ethnic amnesia and isolation of centuries. There was an overpowering sense of the devastation of our identity and dignity and a denuding loss of self-respect and self-confidence. In that state of decay and disillusionment and of penury and paralysis of critical Indian scholarship, Swami Dayanand Saraswati's interpretation of the Vedas came as a breath of fresh air, creating a new ambiance for understanding, a new striving of resurgence and a new equation of independence. Swami Dayananda naturally saw the Vedas as an Indian, steeped in that tradition, as a living and universal scripture of mankind containing "a plenary revelation of religious, ethical and scientific truth." Shri Aurobindo's poetic, philosophical, psychological, mystical and spiritual approach to Vedas represents the flowering of that renaissance. Western translators and commentators whose contribution to Vedic learning is, in a historical sense, monumental and memorable, however, lacked that temperamental empathy to enable them to identify themselves with Vedic culture which enabled Swami Dayanand and Shri Aurobinde to give an integrated interpretation of the social ethos, religious spirit and spiritual values of the Vedas. As Shri Aurobindo put it:

"It was the curiosity of a foreign culture that broke after many centuries the seal of final authoritativeness which Sayana had fixed on the ritualistic interpretation of the Veda. The Ancient scripture was delivered over to a scholarship laborious, bold in speculation, ingenious in its flights of fancy, conscientious according to its own lights, but ill-fitted to understand the method of the old mystic poets; for it was void of any sympathy with that ancient temperament, unprovided with any clue in its own intellectual or spiritual environment to the ideas hidden in the Vedic figures and parables. The result has been of a double character, on the one side the beginning of a more minute, thorough, careful as well as a freer handling of the problems of Vedic interpretation, on the other hand, a final exaggeration of its apparent material sense and the complete obscuration of its true and inner secret."

#### V

Not surprisingly, Wilson, who followed Sayana closely, found most of the verses of the Vedas "singularly prosaic," Cowell found the poetry of Rig Veda" singularly deficient in that simplicity and natural pathos or sublimity which we naturally look for in the songs of an early period of civilization." Another notable translator and commentator, Griffith, pointed out the "intolerable monotony of the great number of the hymns." Griffith regarded the study of Sanskrit as central to the science of comparative philology and the study of Veda as indispensable for the comparative history of religions of the world," but that homage was more philological and historical than holistic. Roth, in St. Petersburg Lexicon, preferred the philological path to the translation and interpretation of Vedas. Even Max Muller, whose admiration and appreciation for the Vedic heritage was no doubt genuine and many-splendoured, was also somewhat apologetic. He was constrained not only by his own objective and legitimate critical scholarship but also by what I discern to be a trace of a compulsive concession to the overriding derrominational claims of Christianity, an encounter with which would make us uneasy. Among his contemporaries, Max Muller was one of the most respectful and sympathetic in his approach to Indian thought and traditions but in some of his writings he too refers to Christianity as "that faith which we hold to be the only true one." I may be forgiven if I confess to a sense of dismay

in what that observation of that scholar extrordinary unravels and implies. Nor was that observation a solitary flourish or a casual lapse of thought or expression. For instance, he advocated the elaboration of the science of Religion by a comparison of Christianity and other religions so as to help towards confirming that Christianity was better and superior. Apparently, with contemporary European Christians in mind, and perhaps to enthuse them, Max Muller added (and I quote verbatim):

"But this is not the only advantage of a comparative study of religions. The Science of Religion will for the first time assign to Christianity its right place among the religions of the world; it will show for the first time fully what was meant by the fulness of time; it will restore to the whole history of the world, in its unconscious progress towards Christanity, its true and sacred character."

#### VI

In another passage Max Muller argued persuasively how a comparative study of the religions of mankind would be of the greatest assistance to the missionary and footnoted the statement of a native Indian convert to Christianity who said: "Now I am not going to India to injure their feelings by saying your scripture is all nonsense, is good for nothing; anything outside the old and New Testament is a humbug. No, I tell you I will appeal to the Hindu philosophers, and moralists, and poets, at the same time bringing to them my light, and reasoning with them in the spirit of Christ." In a letter Max Muller is believed to have written to his wife in 1868, he wrote...." yet this edition of mine and the translation of the Vedas will hereafter tell to a great extent on the fate of India and on the growth of millions of souls in that country. It is the root of their religion, and to show them what the root is, is, I feel sure, the only way of uprooting all that has been sprung from it during the last three thousand years." In the context, I find the attitudinal stance of Max Muller's intimate

epistolary expression baffling, and his "chips from a German workshop" somewhat wanting in that standard of objectivity and empathy which we have been accustomed to associate with him and some of the leading nineteenth century western scholars of ancient oriental heritage.

All this is neither to question the undoubted contribution of Christian religion to world culture, nor to raise a polemical debate about missionary precepts and practices, nor to detract from the epoch-making scholarly work of Max Muller and other Western scholars in the field of Vedic studies. We need, however, to put ourselves on guard against denominational or colonial imposition in any guise. We must endeavour in all humility to achieve a more complete and comprehensive understanding of the Vedic traditions, culture and literature in a holistic perspective.

#### VII

There are no doubt many unanswered questions in Vedic scholarship. What we know in our limited understanding of the Vedas is perhaps no more than a fraction of the totality of the Vedic universe, of ideas, values, institutions, culture and language. We do know, however, that the subtle and sophisticated philosophical efflorescence of Upanishads and Buddhist and Jain philosophies was intimately intertwined with the Vedic roots. As Shri Aurobindo put it:

"Such profound and ultimate thoughts, such systems of subtle and elaborate psychology as are found in the substance of the Upanishads, do not spring out of a previous void. The human mind in its progress marches from knowledge to knowledge, or it renews and enlarges previous knowledge that has been obscured and overlaid, or it seizes on old imperfect clues and is led by them to new discoveries. The thought of the Upanishads supposes great origins anterior to itself........."

There is eloquent awareness and acknowledgement of that Vedic "anterior" throughout the history of Indian thought but its

radiant richness was lost on those who either saw the Vedas only as pristine pastoral poetry or as a sourcebook of ritual incantation of elemental gods. Interestingly, Max Muller came to the conclusion that "the authors of the Brahmanas were blinded by theology, the authors of the still later Niruktas were deceived by etymological fictions, and both conspired to mislead by their authority later and more sensible commentators such as Sayana". Adding that Sayana's scholastic notions did not allow him to accept "the free interpretation which comparative study of these venerable documents forces upon the unprejudiced scholar", Max Muller said meaningfully: "We must therefore discover ourselves the real vestiges of these ancient poets". And that is truly the task to which we should address ourselves in the best traditions or the Vedic heritage, always remembering that to commune with the Vedas is to share in a cosmic vision and a universal faith, that what we do know of the Vedas at present may only be a small part of what we may yet discover, and that we are nowhere near the end of the road.

#### VIII

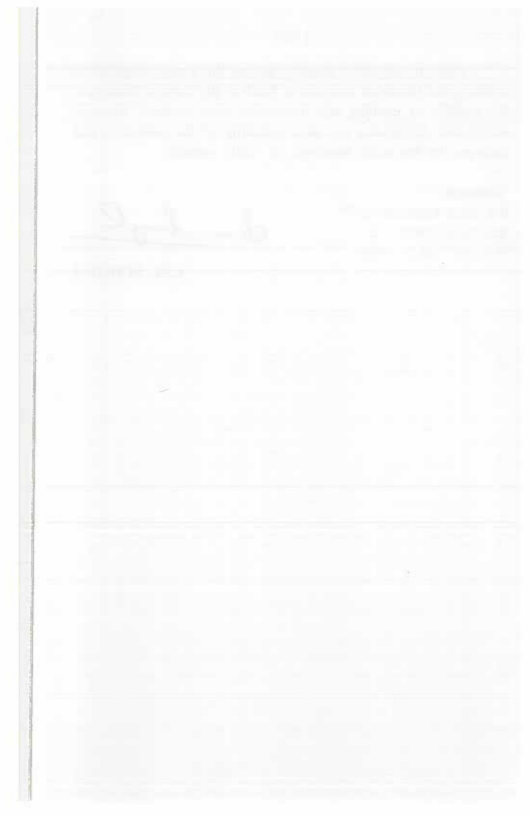
To revered Swamiji, and the intrepid team of translators including Pandit Satyakam Vidyalankar and Shri Udaivir Viraj Vidyalankar, who have assisted Swamiji, we owe the quality and the steady progress of this work. To my colleagues, Shri Shiv Kumar Shastri, Professor Ved Vyasji, Shri Vishwa Nathji, Shri Naunitlal advocate, Shri Subhash Vidyalankar, I convey my cordial thanks for their unfailing support in our labour of love. There are many other friends and workers of the project who have quietly and unobtrusively extended a helping hand and to whom I owe a word of appreciation. On this occasion my thoughts go to the late Dr. G.L. Datta and the late Dr. Suraj Bhan who were associated with the project closely. An affectionate homage is due in particular to the everlasting memory of my dearest friend, the late Shri Prakash Vir Shastri who was the principal architect and prime mover of this project.

I close my prayerful thanksgiving on this happy occasion by invoking the luminous vastness of Truth in the form of Saraswati, the goddess of learning and inspiration, who awakens our consciousness, enlightens our understanding of the universe, and showers her bountiful blessings on noble pursuits.

"Kamlalaya"
B-8, South Extension-11,
New Delhi-110049.
Pitrismriti, June 21, 1986.

L.M. SINGHVI

d. l.



# RGVEDA SAMHITA ऋग्वेद संहिता

# ऋग्वेद संहिता

### दशमं मण्डलम्

( ८७ ) सप्तासीतितमं सूक्तम् (१-२५) पत्रविंशत्वृषस्यास्य सूक्तस्य आरक्षाकः पार्युक्षेति । रक्षोद्वाविर्वता । (१-२१) प्रथमायेकविंशत्यृजां विद्वृष् , (११-२५) द्वाविष्यादिषतस्याज्ञानुषुप् प्रन्यसी ॥

रुक्षेहणं वाजिनमा जिघिम मित्रं प्रथिष्ठसूपं यामि शमें। शिशानो अभिः ऋतुंभिः सिमेद्धः स नो दिवा स रिषः पीतु नक्तम् ॥१॥ अयोदंष्ट्रो अर्विषां यातुषानानुपं स्पृशः जातवेदः सिमेदः। आ जिह्नया मूरदेवान्नमस्व कृष्यादी वृक्त्व्यपि धत्स्वासन् ॥२॥ उमोर्मयाविन्नुपं घेहि देष्ट्रां हिंसः शिशानोऽवेरं परं च। उतान्तरिक्षे परि याहि राजुक्षम्भेः सं धेह्यभि यातुधानोन् ॥३॥

87.

Rakshohaṇam vājinamājigharmi mitram prathishṭhamupa yāmi ṣarma | ṣiṣāno agniḥ kratubhiḥ samiddhaḥ sa no divā sa rishaḥ pātu naktam ||1|| ayodamshṭro arcishā yātudhānānupa spṛiṣa jātavedaḥ samiddhaḥ | ā jihvayā mūradevānrabhasva kravyādo vṛikt-vyapi dhatsvāsan ||2|| ubhobhayā vinnupa dhehi damshtra hiṃsraḥ ṣiṣāno'varam param ca | utāntarikshe pari yāhi rā-jañjambhaiḥ sam dhehyabhi yatudhānān ||3||

### RGVEDA SAMHITĀ

#### **BOOK TEN**

87

I offer clarified butter to the powerful fire-divine, the destroyer of the wicked. I approach the friendly (fire-divine) for obtaining comfort. Enkindled, sharpened (and thus aroused) by our pious devotees, may the fire divine guard us from evils, by day and by night.

O all-knowing, the one with the teeth, as if, of iron, consume with your kindled flame, the malignant germs of diseases; destroy the destructive elements with your tongue; cut up the eaters of flesh and put them within your mouth.2

The fire-divine is the destroyer of the wicked; it has two rows of teeth. May it sharpen them both, apply them to the wicked elements; and thereby, preserve both the upper and the lower worlds. May you, the radiant fire-divine, march against the wicked in the firmament, and seize the malignant germs of disease with your jaws. 3

4464 ऋग्वेद १० ८७

युक्तेरिषूः संनर्ममाना अभे याचा श्रन्याँ अञ्जानिभिर्दिहानः। ताभिर्विष्य हृदये यातुषानांन्प्रतीचो बाहुन्प्रति भङ्घयेपाम्॥४॥ अभे त्वचं यातुषानंस्य भिन्धि हिंस्राञ्चानुर्हरसा हन्त्वेनम्। प्रपर्वीणि जातवेदः श्रणीहि कृष्याकंषि्णुर्वि चिनोतु वृक्णम्॥५॥

yajñairishūḥ

saṃnamamāno agne vācā ṣalyāṃ aṣanibhirdihānaḥ | tābhir vidhya hṛidaye yātudhānān pratīco bāhūnprati bhan dhyeshāṃ ||+|| agne tvacaṃ yātudhānasya bhindhi hiṃsrāṣanir harasā hantvenaṃ | pra parvāṇi jātavedaḥ ṣṛiṇīhi kravyāt kravishņur vi cinotu vṛikṇam ||5||

यहेदानीं पश्येसि जातवेद्स्तिष्ठेन्तमम उत वा चरेन्तम्।
यहान्तरिक्षे पृथिभिः पर्तन्ते तमस्तो विध्य शर्वा शिशोनः॥६॥
उतालेव्यं स्पृणुष्टि जातवेद आलेभानादृष्टिर्भियानुधानातः।
अमे पूर्वी नि जिहि शोष्ट्रीचान आमादः व्विद्यास्तर्मदृन्त्वेनीः॥७॥
इह प्र वृष्टि यतमः सो अमे यो योतुधानो य इदं कृणोति।
तमा रेभस्व समिधा यविष्ठ नृचक्षसम्बक्षेपे रन्धयेनम्॥८॥
तीक्ष्णेनिमे चत्तुषा रक्ष यहा प्राञ्चं वसुभ्यः प्र णय प्रचेतः।
हिसां रक्षांस्प्रमि शोष्ट्रीचानं मा त्वा दभन्यानुधानां नृचक्षः॥९॥
नृचक्षा रक्षः परि पश्य विक्षु तस्य त्रीणि प्रति श्रृणीह्यमा।
तस्यमि पृष्टीहरीसा श्रृणीहि ब्रेधा मूर्लं यातुधानस्य वृक्षः॥१०॥

yatredānīm pasyasi

jātavedas tishṭhanta magna uta vā carantam | yadvāntarikshe pathibhiḥ patantam tamastā vidhya ṣarvā ṣiṣānaḥ ||6|| utālabdham spṛiṇuhi jātaveda ālebhānā dṛishṭibhir yātudhānāt | agne pūrvo ni jahi ṣoṣucāna āmādaḥ kshvinkās tamadantvenīḥ ||7|| iha pra brūhi yatamah so agne yo yātudhāno ya idam kṛiṇoti | tamā rabhasva samidhā yavishṭha nṛicakshasaṣ cakshushe randhayainam ||8|| tīkshnenāgne cakshushā raksha yajñam prāñcam vasubhyaḥ pra ṇaya pracetaḥ | hiṃsram rakshāṃsyabhi ṣoṣucānam mā tvā dabhanyātudhānā nṛicakshaḥ ||9|| nṛicakshā rakshaḥ pari paṣya vikshu tasya trīṇi prati ṣṛiṇīhyagrā | tasyāgne pṛishṭīrharasā ṣṛiṇīhi tredhā mūlaṃ yātudhānasya vṛiṣca ||10||

O fire-divine, may you, bending your arrows by means of our offerings at the sacrifices and by our praises, and sharpening the javelins with your splendour, pierce with them the hearts of the malignant elements and break their arms when raised against you. 4

O fire-divine, knower of all, may you cut through the skin of the malignant elements; let your thunder-bolt consume them with its flames; may you sever their joints. May the fleshdesiring, flesh-eater devour their mutilated body. 5

O all-knowing fire-divine, wherever and whenever, whether standing or moving, or traversing along the paths in midregion, you behold a malignant and wicked, may you, like an archer, sharpen your weapon and transfix him with your shaft. 6

And defend me, O all-knowing, with your darts when I am seized. Defend me from malignant germs of disease, who so often seize me. May you, O fire-divine, blazing fiercely, slay the wicked elements. May the swift-flying vultures, the flesheaters, devour the wicked element.

O fire-divine, youngest of Nature's bounties, may you at this place of worship, tell me which that malignant element is that seizes me. Catch hold of him and destroy him with your kindled flame; O beholder of men, consume him with your brilliance. 8

Protect this place of worship, O sage, with your keen insight; lead it forward to the acquisition of riches; let not the evil spirit, O beholder of men, O destroyer of wicked, harm you while you blaze fiercely.

O beholder of men, take due cognition of the wicked element in the surroundings; cut off his three heads; demolish with your flames his flanks; cut off his triple foot. 10 tor

त्रियीवुधानुः प्रसितिं त एत्वृतं यो अंग्रं अनृतेन् हन्ति ।
तमुचिषां स्फूर्जपंजातवेदः समुक्षमेनं गृणुते नि वृद्धि ॥११॥
तदेमे चक्षुः प्रति धेहि रेभे श्रंफारुनं येन पश्यसि यानुधानम् ।
ज्युर्व्वक्योतिषा देव्येन सत्यं धृवेन्तम्चितं न्योष ॥१२॥
यदंभे अद्य मिथुना शपीतो यद्याचस्तृष्टं जनयंन्त रेभाः ।
मन्योर्भनेसः शर्व्याः ज्ययेते या तया विष्य हदये यानुधानान् ॥१३॥
पर्ग शृणीहि तपसा यानुधानान्परिमे रक्षे हरेसा शृणीहि ।
पगुचिषा मूरिद्वाञ्चृणीहि परीसुनुषो अभि शोश्चेनानः ॥१४॥
पगुच देवा वृद्धिनं श्रंणन्तु प्रत्योनं शृष्यां यन्तु तृष्टाः ।
वाचास्तेनं शर्व ऋच्छन्तु मर्मन्विश्वेस्येतु प्रसितिं यानुधानः ॥१५॥

trir yatudhanah prasitim ta

etvritam yo agne anritena hanti | tamarcishā sphūrjayañjātavedaḥ samakshamenam griņate ni vrindhi ||11|| tadagne cakshuḥ prati dhehi rebhe ṣaphārujam yena paṣyasi yātudhānam | atharvavajjyotishā daivyena satyam dhūrvantamacitam nyošha ||12||yadagne adya mithunā ṣapāto yadvācas trishṭam janayanta rebhāḥ | manyormanasaḥ ṣaravyā jāyate yā tayā vidhya hridaye yātudhānān ||13|| parā ṣrṇīhi tapasā yātudhānān parāgne raksho harasā ṣriṇīhi | parārcishā mūradevān chriṇīhi parāsutripo abhi ṣoṣucānaḥ ||14|| parādya devā vrijinam ṣriṇantu pratyagenam ṣapathā yantu trishṭaḥ | vācāstenam ṣarava ricchantu marman viṣvasyaitu prasitim yātudhānaḥ ||15||

पः पौरेषेयेण कृविषां समुक्के यो अश्व्यंन पुशुनां यानुवानः । यो अप्रप्याया भरेति शुरमंस् तेषां शीपाणि हरसापि वृश्व ॥१६॥ संबुत्सरीणं पर्य उस्त्रियायास्तस्य माशीयानुधानों रुचक्षः । पीयूर्यमसे यनुमस्तिर्हप्सासं प्रत्यबंमुर्चिषां विष्यु मर्नेन् ॥१७॥

yáh paúrusheyena kravíshā samaŭkté yó áşveyena paşúnā yātudhánah | yó aglmyáya bhárati kshīrám agne téshām şīrsháni hárasápi vrisca || 16 || samvatsarīnam páya usrfyāyās tásya máṣīd yātudháno uricakshah | pīyúsham agne yatamás títripsät tám pratyáñcam arcíshā vidhya márman || 17 || O all-knowing fire-divine, let the evil spirit, who defeats your truth (health) with falsehood (i.e. poison), come thrice into the confinement of your flames; you crush him with your might, and cast him down in presence of your worshipper.

O fire-divine, may you cast upon the two roaring demons (the wicked biting creatures, worms or insects) that eye, wherewith you behold that evil creature who strikes you with hoofs or nails. May you, like the physician with celestial radiance burn down the fool, who assails truth (or peace) with falsehood (wickedness). 12

May you, O fire-divine, pierce the heart of the wicked with your arrow, as to give that pain which is experienced by a married couple, when in discord, start quarelling and cursing each other, or when the praisers (or singers) in annoyance address to each other while in a wrathful mood. 13

Destroy the evil-spirited creatures with your scorching fire; exterminate the wicked, O fire-divine, with your heat; destroy with your blazing flame those who believe in vain gods, and fiercely blazing destroy the insatiable (monsters). 14

Let all the divine forces (or your heat radiations) today destroy the wicked worms and germs; may our bitter feelings blast him; may the arrows hit the person of undependable words in his vital part; may the evil-doer be caught into the trap of the all-pervading fire-divine. 15

O fire-divine, may you tear off the heads of the evil-spirited cannibal who lives on the flesh of men and who satisfies himself with the flesh of horses and cattle and who steals for himself the milk of milch-cow. 16

O fire-divine, the beholder of men, let not the devil, the wicked, consume the milk of the cow, which she gives all the year round. Whosoever usurps this embrosia to satiate himself, may you, O fire-divine, pierce his vital parts with your flames.

विषं गर्वी यातुधानीः पिबन्त्वा कृष्ट्यन्तामहितये दुरेवीः । परिनान्देवः सिवता देदातु पर्रा भागमोपधीनां जयन्ताम् ॥१८॥ सुनादेमे कृणसि यातुधानाम्न त्वा रक्षांसि पृतेनासु जिन्युः । अनुं दह सहमूरान्कृञ्यादो मा ते हेत्या स्रंक्षत् देज्यायाः ॥१९॥ त्वं नो अमे अधरादुदेकान्त्वं पृक्षाद्भुत रक्षा पुरस्तात् । प्रति ते ते अजरासस्तिपंद्या अधरादु कार्यासं कोष्ट्रीचतो दहन्तु ॥२०॥

visháni gavam yatudhánāh pibantv á vriseyantām áditaye durévāh | párainān deváh savitá dadātu párā bhāgám óshadhīnām jayantām || 18 || sānād agne mrinasi yātudhánān ná tvā rákshānsi prítanāsu jigyuḥ | ánu daha sahámūrān kravyādo mā te hetyá mukshata daívyāyāḥ || 19 || tvám no agne adharād údaktāt tvám paṣcād utá rakshā purástāt | práti té te ajárāsas tánishṭhā agháṣansam sóṣucato dahantu || 20 || 8 ||

प्रधात्पुरस्तादध्रादुर्दकात्कृविः कान्येन् परि पाहि राजन् । सखे सखायमुजरी जरिम्णेऽमे मतों अमर्त्यस्तं नेः ॥२९॥ परि त्वामे पुरं वयं वित्रं सहस्य धीमहि । धृपर्दणं दिवेदिवे हुन्तारं भङ्कुरावेताम् ॥२२॥ विषेणं भङ्कुरावेतः प्रति प्म रुक्षसी दह । अमे तिग्मेनं शोचिषा तपुरमाभिर्क्नुष्टिभिः ॥२३॥

pascát purástād adharád údaktāt kaviḥ kávyena pári pāhi rājan | sákhe sákhāyam ajáro jarimņé 'gne mártāñ amartyas tvám naḥ || 21 || pári tvāgne púram vayám vípram sahasya dhīmahi | dhrishádvarnam divé-dive hantáram bhangurávatām || 22 || vishéṇa bhangurávataḥ práti shma raksháso daha | ágne tigména socíshā tápuragrābhir rishtíbhiḥ || 23 ||

Rgveda X.87 4469

Let the fiends drink poison from the cattle; may you cast off the evil-doers, difficult to be brought into control, for the sake of mother eternity; may the divine creator give them over to destruction; may they be deprived of the food of herbs. 18

O fire-divine, from the days of yore, you have been destroying the evil-doers; these wicked ones have never overcome you in fight; burn the murderous flesh-eating creatures one by one; let none of them escape your divine weapons. 10

May you, O fire-divine, protect us from below, from above, from behind us and from the front. May your fervent heat, undecaying, scorching and glowing consume the perpetuator of wickedness. 20

O royal fire-divine, sagacious and wise, protect us by your wisdom on the west, on the east, on the south, and on the north; may you, O our undecaying friend, preserve us, your friends, for a long long period, to our old age; O immortal, protect us who are mortals. 21

O fire-divine, the strength born, the accomplisher (of sacred works), the sage, possessor of fearful form, the day-to-day destroyer of the treacherous beings, we accept you with full reliance. 22

O fire-divine, consume the treacherous crooked devils with your all-pervading sharp flame, with your flame-pointed darts. 23

प्रत्येमे मिधुना देह यातुधानां किमीदिनां। सं त्वां शिशामि जागृद्यदेष्यं विष्ठ मन्मेभिः॥२४॥ प्रत्येमे हरेसा हरेः शृणीहि विश्वतः प्रति । यातुधानेस्य रुक्षसो बढुं वि रुज वीर्यम् ॥२५॥

práty ague mithuná daha yatudháná kimidínā | sám tvā şiṣāmi jāgṛihy ádabdham vipra mammabhih || 24 || práty ague hárasā háraḥ ṣṛimhí viṣyátaḥ práti | yatudhánasya raksháso bálam ví ruja vīryām || 25 || 2 ||

> (८८) अष्टावीतितमं सूत्रम् (१-१९) एकोनविक्षत्रपूचस्यास्य सूत्रस्याद्वित्रको सामवेत्र्यो सा

ह्विष्पान्तम् अर्थे स्व्विदि दिविस्पृश्याहुनं जुएमुझो ।
तस्य भर्मेणे भुवेनाय देवा धर्मेणे कं स्वध्यां पत्रथन्त ॥१॥
गीणं भुवेनं तम्सापंगूळ्हमाविः स्वरमवज्ञाते अर्झा ।
तस्य देवाः पृथिवी चौहतापोऽरणयुक्तोषंधीः सुख्ये अस्य ॥२॥
देविभिन्विपितो यिक्तयेभिग्निं स्तीपाण्युजरं वृहन्तम् ।
यो मानुनां पृथिवीं चामुतेमामातृतान् रोदंसी अन्तरिक्षम् ॥३॥
यो होतासीरप्रथमो देवजुंशे यं सुमाञ्चकान्येना वृणानाः ।
स पंतुत्रीत्वरं स्था जगुयन्ब्रात्रम्सिरंकणोज्ञातवेदाः ॥४॥

88

Havish pántam ajáram svarvíði divisprísy áhutam júshtam agnaú þásya bhármane bhúvanaya devá dhármane kám svadháyā paprathanta (1) girnám bhúvanam támasápagūlham avíh svár abhavaj jaté agnaú þtásya deváh prithiví dyaúr utápó 'ranayann éshadhíh sakhyé asya (2) devébhir ny ishitó yajñíyebhir agním stoshany ajáram brihántam þó bhanúna prithivím dyám utémám atatána ródasi antáríksham (3) ý yó hótásit prathamó devájushto yám samáñjann ájyená vrinānáh þsá patatrítvarám sthá jágad vác chvatrám agním akrinoj jatávedah (4)

Rgveda X.88 4471

O fire-divine, may you consume these pairs of germs (yatudhanas) and worms (kimidins). I incite you, O sage, the invincible, with my praises; please wake up. 24

Shoot forth, O fire-divine, with your flame, to demolish the impetuous strength of the devil; break the vigour of the wicked. 25

#### 88

The herbal libation, undecaying and agreeable to Nature's bounties, is offered to the fire-divine, which knows the sun and touches or extends high to the distant sky. For its maintenance, existence and support, people of enlightenment feed the fire-divine, the giver of happiness, with food.

The whole world (at its initial stages), as if swallowed up and hidden in darkness, comes in visibility only after when fire-divine, the cosmic fire, is born. The divine powers, broad earth and heaven, the waters and the plants rejoice in his friendship and association. 2

Inspired by adorable divines, I praise the mighty fire-divine, free from ageing and decay, who by his radiance has spread forth the earth and this heaven, a pair of these two worlds, and the inter-space. 3

He, the fire-divine, is propitiated by Nature's bounties; he has been the first recipient of oblations. His worshippers anoint him with clarified butter. To, the winged-one, the "omniscient fire", who has all created beings as his property, we owe the quick creation of all that is full of activity, which is stationary, and which suffers change. 4

यज्ञातवेदो भुवनस्य मुर्धन्नतिष्ठो अग्ने सुह राज्यनेनं । तंत्वहिम मृतिर्मिर्गीर्मिक्न्येः स युज्ञियों अभवो रोदसिप्राः ॥५॥

yáj jatavedo bhúvanasya murdhám átishtho agne sahá rocanéna i tám tvahema matibhir gubhír ukthaíh sá yajúíyo abhayo rodasipráh (5 % m )

मुर्धा भुवो भविति नक्तमिमिस्ततः स्यौ जायते प्रातस्या ।

मायामु तु यद्दियोनामेतामणे यन्णिक्वरेति प्रजानन् ॥६॥

हरोन्यो यो मेहिना सिमुद्धोऽरीचत दिवियोनिर्विभावो ।

तिस्मक्षमो स्क्र्याकेने देवा हविविश्व आर्जुहवुस्तनृषाः ॥७॥

सुक्तवाकं प्रथममादिद्धिमादिद्विरंजनयन्त देवाः ।

स एषा यद्द्यो अभवत्तनुपास्तं योवेद् तं पृथिवी तमापः ॥८॥

यं देवासोऽर्जनयन्तामि यस्मिक्वाजुहवुर्भवेनानि विश्वो ।

सो अर्विषां पृथिवों यामुतेमार्ग्ववृथमीनो अतपन्महित्वा ॥९॥

स्तोमेन् हि दिवि देवासी अभिमजीजन्वकिकी रोदिसुप्राम्।

तर्म् अकृष्यन्त्रेधा भुवे कं स ओषधीः पचित विश्वरूपाः ॥९०॥

műrdhá bhuyó bhayati náktam agnís tátah sűryő já yate pratár udyán mayán u tú yajúfyanám etám ápo yát túrnis cárati prajanán [6] drisényő yő mahiná sámiddhó rocata divíyonir vibháya fásminn agnaú suktavakéna devá hayír vísva ájuhayus tampáh [7] suktavakám prathamám ád íd agním ád íd dhayír ajamayanta deváh a sá esham yajúó abhayat tamúpás tám dyaúr veda tám prithivi tám ápah [8], yám deváső jamayantagním vásminn ájuhayar bhúvanāni vísvā [8] só arcíshā prithivím dyám utémám rijūyámāno atapan mahitvá [9] stómena hí diví deváső agním ájújanañ cháktibhī rodasiprám [tám ū akrinyan tredhá bhuyé kám sá óshadhīh pacati visvárūpāh [10] [1]

Rgveda X.88 4473

O omniscient fire-divine, cognizant of all, you abide on the brow of the universe, with the sun, the refulgent one. We come to you with praises, with hymns and with prayers. You fill heaven and earth, and verily you alone deserve adoration.

The fire-divine is of supreme importance during the night-time; in the form of the sun, it rises early morning. According to the wise (men), it is considered to be an act of great wisdom that the divine powers have made the sun appear to move with precision across the vastness of the firmament. 6

He is visible to all who shine through his greatness. Seated in the heaven, he is resplendent with his own refulgence. The universal cosmic powers, the guardians of men's bodies, present oblation with resonant hymns to this cosmic fire. 7

Natural forces first create the divine words of hymns; this is followed by the creation of the fire (by attrition), and lastly the creation of the material oblation. The fire-divine is the object of sacrifice of these Nature's bounties. The fire promotes and protects the body. Him the heaven knows; him the earth and waters know.

The fire-divine, whom the enlightened sages generate, in whom all beings offer oblations, and who is ever straight-going — he, by his radiance and by his grandeur, warms the earth and this heaven too. 9

Nature's bounties, by their planning enkindle fire-divine in sky; it is he (the fire-divine) that fills heaven and earth by his strength and vigour. They (the bounties) assign joy-bestowing fire-divine his three-fold functions (as the terrestrial fire, as the lightning and as the sun). He, verily, ripens plants to their maturity. 10

教をつけ

युद्देन्नदंधुर्यक्षियांसा दिवि देवाः स्येमादिनेयम् ।
यदा चेटिप्णू मिथुनावर्मृनामादित्यापेट्यन्भुर्यनाति विश्वा ॥१३॥
विश्वस्मा अप्रि अर्थनाय देवा विश्वान्यं कृत्महान्द्रप्रचान् ।
आ यन्त्रनानोपमा विभानीर्षो उणीति वसा अ्विणा यन ॥१२॥
वेशान्यं कृत्यो युक्षियासोऽप्रि देवा अजनयन्त्रप्रम् ।
नक्षत्रं प्रवममिनचरिप्णु युक्षस्याध्येशं निवृषं युद्धन्तम् ॥१३॥
वेशान्यं विश्वहां दीदिवांसं मन्त्रेगुप्तिं कृतिमच्छो यदामः ।
यो महिम्रा परिवृम्वोर्वी उनायस्तादुन देवः पुरस्तीत् ॥१९॥
हे स्त्रुती अन्द्रणवं पितृणामुहं देवानामुन मत्यीनाम् ।
ताभ्योमिदं विश्वमेजन्तमेति यदीन्त्या प्रत्नं मात्रं च ॥१५॥

yadéd enam ádadhur yajñíyāso diví deváh sűryam āditeyám | yadá carishnú mithunáv abhūtām ád ít prápasyan bhúvanāni vísvā || 11 || vísvasmā agním bhúvanāya devá vaisvānarám ketúm áhnām akriņvan | á yás tatánosháso vibhātír ápo ūrnoti támo arcíshā yán || 12 || vaisvānarám kaváyo yajñíyāso 'gním devá ajanayann ajuryám | nákshatram pratnám áminae carishnú yakshásyádhyaksham tavishám brihántam || 13 || vaisvānarám visváhā dīdivánsam mántrair agním kavím áchā vadāmaḥ | yó mahimná paribabhúvorví utávástād utá deváh parástāt || 14 || dvé srutí aṣriṇavam pitrīnām ahám devánām utá mártyānām | tábhyām idám víṣvam éjat sám eti yád antará pitáram mātáram ca || 15 || 12 ||

ाः हे संगीची विश्वत्भरंन्तं शीर्पतो जातं मनसा विश्वष्टम् । स प्रसिद्धन्धाः भुवेनानि तस्यावत्रेषुच्छन्तुरणिर्भाजेमानः ॥१६॥

dvé samīcī bibhritas cárantam sīrsható jātám mánasā vímrishtam | sá pratyáñ vísvā bhúvanāni tasthāv áprayu-chan taránir bhrájamānah || 16 |

Rgveda X.88 4475

When the adorable divine powers place him (the terrestrial fire) and the sun, the son of Mother Eternity, in heaven, when the swift-moving pair (of celestial and the terrestrial fires) is born, then the entire creation looks upon them (with astonishment and admiration).

The divine powers make the fire-divine the leader of the whole universe and the indicator of days, for the sake of the whole world; he spreads out the radiant dawns; and as he moves along, he dispels and disperses darkness with his light. 12

The wise and adorable divine powers engender the imperishable fire-divine, who is the leader of the universal cosmic forces; he overcomes with his light the eternal ever-wandering galaxy of constellations; he is the presiding lord of the living beings, also mighty and great. 13

We glorify daily with holy verses the sage and ever-beaming fire-divine, the leader-in-chief, who surpasses by his might both heaven and earth in strength and greatness. He scorches and dries up both the worlds, below and above. 14

I have heard that there are two pathways open to the experienced elders (fathers), to enlightened persons (divines), and to ordinary mortals. All this universe which is between the paternal heaven and the maternal earth, proceeds on its way by these two paths. 15

These associated two (i.e. heaven and earth) support him (the fire) in motion, born from the sun, the head of all and glorified by praises. He stands distinct from all existing things — ever in action, quick to act and effulgent. 16

यत्रा बदेते अवरः परेम्ब यद्यन्योः कत्तरो नी वि वेद । आ दोकुरित्तरिधमादं सर्खायो नर्सन्त यहां क इदं वि वीचत् ॥१७॥ कत्यमयः कित स्यीमः कत्युपासः कत्यु स्तिदार्पः । नीपस्पित्री वः पितरो वदामि पृच्छामि वः कवयो विद्याने कम् ॥१८॥ यावन्मात्रमुपसो न प्रतीकं सुपुण्यों ३ वसंत मातरिश्वः । तावहस्यात्युपं यहामायन्त्रीमुणो होतुरवरो निषीदेन् ॥१९॥

yátrā vádete ávarah páraş ca yajñanyòh kataró nau ví veda | á şekur ít sadhamádam sákhāyo nákshanta yajñám ká idám ví vocat || 17 || káty agnáyah káti súryāsah káty ushásah káty u svid ápah | nópaspíjam vah pitaro vadāmi prichámi vah kavayo vidmáne kám || 18 || yāvanmātrám usháso ná prátīkam suparnyò vásate mātariṣvah | távad dadhāty úpa yajñám āyán brāhmanó hótur ávaro nishídan || 19 || 13 ||

(२९) पक्षोननपतितमं स्तरम्
(१-१८) महादगर्वस्थास्य स्तरम्य वैशामित्रो रिक्रंतिः। (१-४, ६-१८) वषमादिषन्तंत्रमं
वह्यादिषयोदयानाक्षेत्रः, (१) पक्षम्याभित्रसमित्रो देवते। त्रिषुष वन्तः ॥
इन्द्रं स्तवा नृतेमुं यस्य मुह्या विववाधे रोचिना वि जमो अन्तानि ।
आ यः पुन्नो चर्षणीपृष्टदरोमिः प्र स्तिन्धुम्यो रिरिचानो महित्वा ॥१॥
स सूर्युः पर्युक् वर्षास्येन्द्रौ ववृत्याद्वर्येव चुका ।
अतिष्ठन्तमपुस्ये न सर्गं कृष्णा तमीसि त्विष्यो जघान ॥२॥
सुम्मानमस्मा अनेपावृद्चे हम्या दिवो असमं ब्रह्म नव्येम् ।

89.

वि यः पृष्ठेव जर्निमान्यर्य इन्द्रिश्चिकाय न सर्लायमीये ॥३॥

Índram stavā nrítamam yásya mahná vibabādhé rocaná ví jmó ántān | á yáḥ papraú carshaṇīdhríd várobhiḥ prá sindhubhyo riricānó mahitvá || 1 || sá súryaḥ páry urú várānsy éndro vavrityād ráthyeva cakrá | átishṭhantam apasyàm ná sárgam krishṇá támānsi tvíshyā jaghāna || 2 || samānám asmā ánapāvrid arca kshmayá divó ásamam bráhma návyam | ví yáḥ prishṭhéva jánimāny aryá índras cikáya ná sákhāyam īshé || 3 ||

Rgveda X.89

When the fires of lower and upper regions (terrestrial and celestial) dispute, as to "which of us, the twain leaders of cosmic worship, knows the secrets of sacrifice the best," the priests, the friends, competent to offer sacrifice, come to the place of worship, but none can give satisfactory answer to the question. 17

4477

How many fires are there? how many are the suns in number? how many dawns? how many waters? — I address you, O elders. not jestingly, neither with rivalry, nor with jealousy; I ask you, O sages, (I ask you) in order to know the truth. 18

As long as the cosmic wind moves and as long as the swiftly moving (nights) cover the face of the dawn, till then the *Brahman*, the inferior priest, would sit down to work as invoker and, coming to the place of worship, conduct the ceremony. 19

89

May you glorify the resplendent sun, whose glory surpasses the lustre of others, and extends to the limits of the earth and beyond; who is the sustainer of man, and who surpassing the ocean in his magnitude, fills heaven and earth with his radiance.

The heroic sun-divine causes beams of light to revolve as a charioteer (effects the rotation of) the wheels of the chariot. He, by his radiance, destroys the black-hued darkness like a restless vigorous horse (in enthusiasm). 2

May you adore Him (the Sun or resplendent Lord) with ever-new songs, who is mighty, matchless and in extension, surpasses heaven and earth; He, like the sacred *prstha* praises, (associated with particular sacrifices) overcomes enemies; the resplendent one desires no friend (though He is friendly to all). 3

इन्द्रीय गिरो अनिशितसर्गा अपः प्रेरेयं सर्गनस्य बुशात्। यो अक्षेणेव चुकिया शर्चीभिर्विष्वंकुस्तम्मं पृथिवीमृत याम् ॥४॥ आपन्तिमन्युस्तृपर्रप्रभर्मा धुनिः शिमीबाञ्छरमां ऋजीपी। सोमो विश्वन्यतुसा यनीनि नार्वानिन्द्रं प्रतिमानानि देशः॥५॥

índrāya gíro ánisitasargā apáh prérayam ságarasya budhnát | yó áksheneva cakríyā sácībhir víshvak tastámbha prithivím utá dyám || 4 || ápāntamanyus tripálaprabharmā dhúnih símīvān chárumān rijīshí | sómo vísvāny atasá vánāni nárvág índram pratimánāni debhuh || 5 || 14 ||

न यस्य द्यावीपृधिवी न धन्य नान्तरिक्षं नार्द्रयः सामी अक्षाः ।
यदंस्य मुन्युरेधिनीयमीनः शृणाित बीळु रुजित स्थिराणि ॥६॥
जुधानं वृत्रं स्वधितिवेनेव रुराेज पुरो अरंद्रत्र सिन्धृंत् ।
बिमेदं गिरिं नवमित्र कुम्भमा गा इन्हें। अरुणुत स्वयुरिमः ॥७॥
स्वं हु स्वर्षण्या ईन्द्र धीरोऽसिनं पर्व वृज्जिना शृणािस ।
प्र ये मित्रस्य वर्रणस्य धाम युजं न जना मिनिन्त मित्रम् ॥८॥
प्र ये मित्रं प्रार्युमणै दुरेवाः प्र मुंगिरः प्र वर्रणं मिनिन्त ।
नय्रमित्रेषु व्धिनिन्द तुत्रं वृपुन्वृष्णिमरुषं दिशिशिह ॥९॥

ná yásya dyávāprithiví ná dhánva nántáriksham nádrayah sómo akshāh | yád asya manyúr adhinīyámānah srináti vīļú rujáti sthiráni || 6 || jaghána vritrám svádhitir váneva rurója púro áradan ná síndhūn | bibhéda girím návam ín ná kumbhám á gá índro akrinuta svayúgbhih || 7 || tvám ha tyád rinayá indra dhíro 'sír ná párva vrijiná srināsi | prá yé mitrásya várunasya dháma yújam ná jánā minánti mitrám || 8 || prá yé mitrám práryamánam durévāh prá samgírah prá várunam minánti | ny àmítreshu vadhám indra túmram vríshan vríshānam arushám sisihi || 9 || Rgveda X.89 4479

I will send forth praises to the resplendent Lord in unceasing flow, like waters from the depth of an ocean (or the firmament). He has fixed heaven and earth to His both sides like the wheels of a chariot fixed at the ends of an axle.

This exhilarating elixir of herbs, active with infused energy, shaker, rushing to the attack, intimidating foes, a great hero, and forming and leaving a stale residue, surpasses all plants and trees. None of the counter measures can deceive the resplendent Lord. 3

May the exhilarating elixir flow to him, whom neither heaven nor earth, nor the waters, nor the firmament, nor the mountains dare oppose; when heightened in his wrath, he breaks the firm and destroys the strong. 6

The resplendent Lord destroys evil nescience as an axe cuts down a tree; he demolishes the strongholds of the foes; he digs out the rivers; he shatters the cloud to pieces like a new pitcher; with his vital energies, he restores the light of wisdom. 7

O resplendent Lord, you, who are all-wise, punish the guilt of worshippers; you cut off their sins as a sword cuts off the limbs of victims; you cut off the people who ignorantly go against the established tradition based on benevolence and justice. Besides you, who else could be their close friend!

Against those enemies who sinfully offend against benevolence, against justice, against friendliness, against all that is vital and virtuous, may you sharpen, O resplendent Lord, the showerer of benefits, your rapid showering radiant thunder-bolt. 9

इन्द्रों दिव इन्द्रं ईंग्रे पृथिच्या इन्द्रें। अपामिन्द्र इत्पर्वतासास् । इन्द्रें। वृधामिन्द्र इन्मेधिराणामिन्द्रः क्षेमे योगे हच्यु इन्द्रेः ॥१०॥

índro divá índra īṣe pṛithivyá índro apām índra ít párvatānām | índro vṛidhām índra ín médhirāṇām índraḥ kshéme yóge hávya índrah || 10 || 15 ||

प्राकुम्य दृश्दः प्र वृधो अहम्यः प्रान्तरिधात्त्र सेमुद्रस्यं धासेः ।
प्रवासस्य प्रथमः प्रच्मो अन्तात्र्य सिन्धंभ्यो रिरिचे प्र खितिन्यः ॥११॥
प्र क्षेत्रीचत्या उपसो न केतुरिसन्या ने वर्तनामिन्द्र हेनिः ।
अस्या विच्य दिव आ संज्ञानस्तिपित्रेनु हेर्पमा द्रोधिनिवास् ॥१२॥
अन्या मासा अन्विद्यनुन्यन्योपित्रीयु पर्वतासः ।
जन्यन्द्रं रोदेती यावशाने अन्वापी अजिह्नु जार्यमानम् ॥१३॥
किष्टं स्वित्सा तं इन्द्र चेखासद्धम्य यद्भिनद्दो रक्ष एषत् ।
मित्रकुत्रो यच्छसेन् न गार्वः पृथिच्या आपूर्णमुया अर्थन्ते ॥१४॥
श्रृत्येनामित्रास्त्रनेसा सचन्तां सुम्योनिपी अन्तवस्तां अभि पर्यः ॥१५॥
अन्येनामित्रास्त्रनेसा सचन्तां सुम्योनिपी अन्तवस्तां अभि पर्यः ॥१५॥

práktúbhya índrah prá vridhó áhabhyah prántárikshät prá samudrásya dhāséh | prá vátasya práthasah prá jmó ántāt prá síndhubhyo ririce prá kshitíbhyah || 11 || prá sósucatyā usháso ná ketúr asinvá te vartatām indra hetíh | ásmeva vidhya divá á srijānás tápishthena héshasā dróghamitrān || 12 || ánv áha másā ánv íd vánāny ánv óshadhīr ánu párvatāsah | ánv índram ródasī vāvasāné ánv ápo ajihata jáyamānam || 13 || kárhi svit sá ta indra cetyásad aghásya yád bhinádo ráksha éshat | mitrakrúvo yác chásane ná gávah prithivyá āpríg amuyá sáyante || 14 || satrüyanto abhí yé nes tatasré máhi vrádhanta oganása indra | andhénāmítrās támasā sacantām sujyotísho aktávas táň abhí shyuh || 15 ||

Rgveda X.89 4481

The resplendent Lord rules over heaven, rules over earth, over waters, and over the clouds; the Lord rules over the great and over the wise; the resplendent Lord is to be invoked for the acquirement and preservation of wealth. 10

The resplendent Lord is vaster than the nights, vaster than the days, vaster than the firmament or the receptacle of the ocean, vaster than the wind, or space and extension; He is vaster than the bounds of the earth; the resplendent Lord is vaster than the rivers and our lands. 11

O resplendent Lord, may your invincible arrow proceed, like the banner of the shining dawn, and like a stone cast down from heaven. May this loud-sounding weapon pierce those whose friendship is deceitful. 12

The months fully depend on the course of the resplendent sun; the forests, plants, and the mountains also follow his course; and verily the affectionate or illumined heaven and earth follow him, and the waters or oceans also attend upon him.

O resplendent Lord, when would your sin-destroying shaft of justice shall be hurled to exterminate the evil forces bent on outraging and when will the enemies of friendly people lay on the ground there in confusion like cattle at the place of immolation. 14

O resplendent Lord, may those adversaries, who gather in groups and create enmity among us, and who fiercely oppose us, be over-whelmed with gloom and darkness, and may the bright shining days and dull nights go against them in the fulfilment of their mal-intentions. 15

पुरुणि हि त्वा सर्वना जनानां ब्रह्मणि मन्देन्ग्रणताम्प्पीणाम् । इमामाघोषुक्रवेसा सहूर्ति तिरो विश्वाँ अर्चतो याग्ववाङ् ॥१६॥ प्रवा ते व्यमिन्द्र भुञ्जतीनां विद्यामे सुमतीनां नवानाम् । विद्याम् वस्तोरवेसा गृणन्तो विश्वामित्रा उत ते इन्द्र नूनम् ॥१७॥ शुनं ह्वेम मुघवानुमिन्द्रमुस्मिन्भरे चृतेम् वाजसातो । शृष्वन्तमुग्रमुत्तेर्ये सुमत्सु व्रन्तै वृत्राणि संजितं धनानाम् ॥१८॥

purūni hí tvā sávanā jánānām bráhmāni mándan grinatām ríshīnām | imām āghóshann ávasā sáhūtim tiró vísvāň árcato yāhy arváñ || 16 || evá te vayám indra bhuñjatīnām vidyāma sumatīnām návānām | vidyāma vástor ávasā grinánto visvámitrā utá ta indra nūnám || 17 || sunám huvema maghávānam — || 18 || 16 ||

( ९० ) गवतितर्म स्क्तम् (१-१९) चोडरार्षस्यास्य स्कस्य नारायण सक्ति । पुरुषो बेवता । (१-१५) प्रथमाविपञ्चवशर्षामनुषुप्, (१९) चोडस्याच चित्रुप् छन्वसी ॥

ue gu

सहस्रेशीर्षो पुर्वषः सहस्राक्षः सहस्रेपात् । स मृमिं विश्वतो वृत्वात्येतिष्ठदशाङ्कुलम् ॥१॥ पुर्वष प्वेदं सर्वे यक्षुतं यस् भव्यम् । उतार्यत्वस्येशांनो यद्भेनातिरोहेति ॥२॥ प्रतार्वानस्य महिमातो ज्यायांस्य पूर्वषः । पादोऽस्य विश्वा मृतानि द्विपादेस्यास्यतं दिवि ॥३॥

90.

Sahásrasīrshā púrushah sahasrāksháh sahásrapāt | sá bhúmim visváto vritváty atishthad daṣāngulám || 1 || púrusha evédám sárvam yád bhūtám yác ca bhávyam | utámritatvásyéṣāno yád ánnenātiróhati || 2 || etávān asya mahimáto jyáyānṣ ca púrushah | pádo 'sya víṣvā bhūtáni tripád asyāmritam diví || 3 ||

May plentiful oblations and praises of men and invocations of the wise seers, who sing sacred hymns, rejoice you, and may you, disregarding all other faithless worshippers, come to us with your protective measures (to help us). 16

O resplendent Lord, may we be able to avail all your fresh favours and benefits; and may we, the friends of all, who sincerely praise you with love and devotion, obtain your blessings, and day to day protections. 17

In this world of conflicts, we invoke the bounteous resplendent Lord, who, as a hero, is most reliable and strong in fights, who listens to our invocations, and destroys evil tendencies in life-conflicts, and who takes away riches from the wicked to give to the needy and virtuous. 18

### 90

The Cosmic Man has thousands of heads, thousands of eyes, and thousands of feet. Enveloping this whole universe, He exceeds by ten finger-breadths all around.

Whatever all this is, whatever has been in the past, and whatever is going to be in future, all that is in fact, the Cosmic Man himself. He is the Lord of Immortality, and of all what grows by food. 2

Such is His grandeur. But in fact, the Cosmic Man is greater even than this. The entire creation is only a quarter part of His being; other three quarters are immortal in heaven. 3

विषादुर्ध्व उद्देखरुषः पादोऽस्येहार्भवृत्युनः । तत्ते विष्वुङ्कर्यकामत्सादानानज्ञेने अमि ॥४॥ तसोद्विराळेजायत विराज्ञे अधि पृर्हपः । स जातो असेरिच्यत पृश्रासृमिमयो पुरः ॥५॥

tripád ūrdhvá úd ait púrushaḥ pádo 'syehábhavat púnaḥ | táto víshvañ vy àkrāmat sāṣanānaṣané abhí || 4 || tásmād virál ajāyata virájo ádhi púrushaḥ | sá jātó áty aricyata paṣcád bhúmim átho puráḥ || 5 || 17 ||

N 5 < D

यत्पुरुपेण ह्विपो देवा यहामतेन्वत ।

वसुन्तो अंस्यासीदाज्यं श्रीप्म इष्मः शुरुह्वविः ॥६॥

तं यहां बृहिष् प्रीक्षन्पुरुपं जातमंग्रतः ।

तेनं देवा अंयजन्त साष्या ऋषयश्च ये ॥७॥

तस्यायहात्सर्यहृतः संश्वेतं पृपद्गज्यम् ।

पृश्चनाँ श्र्वेके वायुव्यानारण्यानग्राम्याश्च ये ॥८॥

तस्यायहात्सर्वहृत् ऋचः सामानि जिह्नारे ।

छन्दांसि जिह्नारे तस्यायज्ञुस्तस्यादजायत ॥९॥

तस्यादश्यां अजायन्त् ये के चीमुयादंतः ।

गावी ह जिह्नारे तस्यास्तस्यांसाता अजावयः ॥९॥

yát púrushena havíshā devá yajñám átanvata | vasantó asyāsīd ájyam grīshmá idhmáh sarád dhavíh || 6 || tám yajñám barhíshi praúkshan púrusham jātám agratáh | téna devá ayajanta sādhyá ríshayas ca yé || 7 || tásmād yajñát sarvahútah sámbhritam prishadājyám | pasún táns cakre vāyavyān āranyán grāmyás ca yé || 8 || tásmād yajñát sarvahúta rícah sámāni jajñire | chándānsi jajñire tásmād yájus tásmād ajāyata || 9 || tásmād ásvā ajāyanta yé ké cobhayádatah | gávo ha jajñire tásmāt tásmāj jātá ajāváyah || 10 || 18 ||

Rgveda X.90 4485

Three-fourths of that Cosmic Man rises above the heaven. The one-fourth is still here on the earth. Then He starts spreading in all directions towards all that eats and eats not.

From that Cosmic Man, super-luminiscence is born and from super-luminiscence again the creative factor is born. Expanding, He exceeds the earth backward and forward both.

In the Cosmic Sacrifice arranged by Nature's Bounties with the Cosmic Man as an oblation, spring is the melted butter, summer the fire wood, and autumn is the offering. 6

The Cosmic Man, who is born earliest of all, is placed on the Cosmic Sacrificial altar, and is anointed. With Him, the enlightened ones, the realized ones, and the sages perform the sacrifice. 7

From that Cosmic Sacrifice, to which all things have been offered as oblations, milk, curd (sustaining food) are obtained. Thereon He makes creatures that fly in the air and the animals, wild and domestic. 8

From that Cosmic Sacrifice, in which everything has been offered as oblations, the Rks (verses), and the Samans (songs) were born. The Chandas (metres) of the Atharva and the Yajuh are also born from that Sacrifice.

From that Cosmic Sacrifice horses are born, and all other cattle having two rows of teeth. Cows are born out of it and so are goats and sheep.  $_{10}$ 

1238

यत्पुरुपं व्यद्धः कित्या व्यंकल्पयन् ।

सुखं किर्मस्य की बाह् का कुरू पार्वा उच्येते ॥११॥
बाह्यणीऽस्य सुखंमासीद्राह् राजन्यः कृतः ।
कुरू तर्दस्य यहेश्यः पुद्भयां श्रृद्धो अजायत ॥१२॥
चुन्द्रमा मनेसो जातश्वक्षोः सूर्यी अजायत ।
सुखादिन्द्रश्वामिश्चं प्राणाद्ययुरंजायत ॥१३॥
नाभ्यां आसीदन्तरिक्षं श्रीप्णों चीः सर्मवर्तत ।
पुद्भयां मूमिर्दिशः श्रोत्रात्तयां लोकाँ अंकल्पयन् ॥१४॥
सुसास्यासन्परिधयुक्तिः सुप्त सुमिर्धः कृताः ।
देवा यग्रुक्तं तेन्वाना अर्वभ्रन्पुरुपं पुशुम् ॥१५॥
यक्तेनं यक्तमंयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् ।
ते हु नाकं महिमानंः सचन्त यत्र पूर्वं साध्याः सन्ति देवाः ॥१६॥

yát púrusham vy ádadhuh katidhá vy ákalpayan | múkham kím asya kaú bāhú ká ūrú pádā ucyete | 11 || brāhmanò 'sya múkham āsīd bāhú rājanyàh kritáh | ūrú tád asya yád vaísyah padbhyám sūdró ajāyata || 12 || candrámā mánaso jātás cákshoh súryo ajāyata | múkhād índras cāgnís ca prāṇád vāyúr ajāyata || 13 || nábhyā āsīd antáriksham sīrshņó dyaúh sám avartata | padbhyám bhúmir dísah srótrāt táthā lokáň akalpayan || 14 || saptásyāsan paridháyas tríh saptá samídhah kritáh | devá yád yajñám tanvāná ábadhnan púrusham pasúm || 15 || yajñéna yajñám ayajanta devás táni dhármāṇi prathamány āsan | té ha nákam mahimánah sacanta yátra púrve sādhyáh sánti deváh || 16 || 19 ||

The Man (the mankind) they create, in what portions do they figurize it? What is His mouth? Which the two arms, which the two thighs and which are said to be His feet? 11

The Brahmana (the intellectual) is His mouth, the Ksattriya (Rajanya or administrator) is made His two arms; what is the Vaisya (producer of wealth) is His two thighs and Sudra (labourer) is born of His two feet. 12

The moon is created from His mind and the sun is born from His eyes. The wind and the life-breath are born from His ear and the fire from His mouth.

The mid-space is created from His navel, and the sky from His head; the earth from His feet; various quarters from His ear, and in this way, all these worlds are formed. 14

Seven are the enclosing pillars and thrice seven ( $3 \times 7 + 21$ ) the pieces of fire-wood, when the enlightened ones preparing for the sacrifice, tie up the Cosmic Man as an offering. <sub>15</sub>

Gods (Nature's Bounties) worshipped the Supreme Lord with the sacrifice. These have been the earliest ordinances. They, the great ones, thus attain heaven, where the earlier realized ones dwell in their resplendence. 10 He FB

[ सपाप्तमोऽनुवाकः ॥ ] ( ९१ ) एकनवितितमं स्कृत्य् (१-१५) पञ्चद्वार्थस्यास्य स्कृतस्य नेतद्वस्योऽकण ऋषिः । अभिदेवता । (१-१४) असमादिषतुः देशायां जगती, (१५) पञ्चद्वपाध्य त्रिष्टुष् छन्दसी ॥

सं जागुवद्विर्जरमाण इध्यते दमे दम्ना इपयेख्विळस्पेदे ।
विश्वरम् होतां हृविपो वरेण्यो विभुविभावां सुपर्वा सखीयते ॥१॥
स दर्शत्त्रश्रीरतिथिगृहेर्छहे वनेवने शिश्रिये तक्कवीरिव ।
जनंजनं जन्यो नाति मन्यते विश्व आ हेति विश्योर्द्ध विश्वविद्यम् ॥२॥
मुद्दश्चे दश्चेः कर्तुनासि सुकतुरमें कृविः काव्येनासि विश्ववित् ।
वसुर्वस्तां क्षयमि त्वमेक इद्दयावां च पानि पृथियी च पुष्यंतः ॥३॥
प्रजानक्षेमे नव योनिमृत्वियमिळायास्पेदे घृतवेन्तुमासदः ।
आ ते चिकित्र उपसीमिवेनयाऽरेपसः स्वयंत्येव रङ्मयंः ॥४॥
तव श्रियों व्ययंत्येव विद्युतिश्वव्याश्चिकित्र उपसां न केतवंः ।
वदोपंधार्मिस्रेष्टे वनानि च परि स्वयं चिनुषे अर्जमास्ये॥५॥

#### 91.

Sám jāgrivádbhir járamāna idhyate dáme dámūnā isháyann iļás padé | vísvasya hótā havísho várenyo vibhúr vibhávā sushákhā sakhīyaté || 1 || sá darsatasrír átithir grihé-grihe váne-vane sisriye takvavír iva | jánam-janam jányo náti manyate vísa á ksheti visyò vísam-visam || 2 || sudáksho dákshaih krátunāsi sukrátur ágne kavíh kávyenāsi visvavít | vásur vásūnām kshayasi tvám éka íd dyávā ca yáni prithiví ca púshyatah || 3 || prajānánn agne táva yónim ritví-yam íļāyās padé ghritávantam ásadah | á te cikitra ushásām ivétayo 'repásah sűryasyeva rasmáyah || 4 || táva sríyo varshyàsyeva vidyútas citrás cikitra ushásām ná ketávah | yád óshadhīr abhísrishto vánāni ca pári svayám cinushé ánnam āsyè || 5 || 20 ||

The fire-divine, the generous giver (of blessings), the object of veneration of the conscientious sacrificers (or the public workers), the acceptor of homage (or libations) at the altar of sacrifice performed on the base of earth, is kindled in the chamber; he is the lord, effulgent, and friend of all who crave for his friendship. 1

Evidently full of glory, he resorts as a guest to every house (of his worshippers); he is friendly to men, friendly to every one who lives in sundry forests, friendly to every one in our society; he disregards none; he is kind to all; he is like one, who goes revivifying every one. He dwells among all men, presiding over every one, every individual.

O fire-divine, you are most vigorous for those who are with vigour; you are active with those who act; you are very wise to them who work with wisdom and insight; you know everything. You are the dispenser of wealth; and you abide alone. You are lord of the treasures which exist in heaven and are on earth. 3

O sagacious fire-divine, you sit at your altar with earth as the base suited for worship and anointed with purified butter. Your quick-moving rays are manifested like those of the dawns, beautifully shining as those of the sun. 4

Your glories, O fire-divine, are like the lightnings from the rain-cloud and are manifested many-tinted, like the multi-coloured rays of the beautiful dawns. When you march in the midst of plants and trees in forests, you gather on all sides food for your mouth i.e. for your flames. 5

तमोषधीर्द्धिरे ग्भैमृत्वियं तमापी अग्नि जनयन्त मातरः।
तमित्संमानं वनिनेश्च वीरुधोऽन्तवितिश्च सुर्वते च विश्वही ॥६॥
वातीपध्त इपितो वशौँ अनुं तृषु यदना वेविषद्वितिष्ठसे।
आ तें यतन्ते रुध्योर्ध्र यथा पृथ्वच्छधीस्यमे अजरिण धर्मतः॥७॥
मेधाकारं विद्धस्य प्रसाधनमुमि होत्तरि परिमृत्मं मृतिम्।
तमिद्भै हविष्या संमानिमत्तिमन्मुहे वृणते नान्यं त्वत्॥८॥
त्वामिद्द्र्यं वृणते त्वायवो होत्तरममे विद्धेषु वेधसः।
यहेव्यन्तो द्धिति प्रयासि ते हविष्मन्तो मनेवो वृक्तविद्धिः॥९॥
तविमे होत्रं तव पोत्रमृत्वियं तव नेपूरं त्वमुमिहतायुतः।
तवं प्रशास्त्रं व्यम्परीयसि ब्रह्मा चासि गृहपतिश्च नो दमे॥१०॥

tám óshadhīr dadhire gárbham ritvíyam tám ápo agním janayanta mātárah | tám ít samānám vanínas ca vīrúdho ntárvatīs ca súvate ca visváhā || 6 || vátopadhūta ishitó váṣāň ánu trishú yád ánnā vévishad vitíshthase | á te yatante rathyò yáthā príthak chárdhānsy agne ajárāni dhákshataḥ || 7 || medhākārám vidáthasya prasádhanam agním hótāram paribhútamam matím | tám íd árbhe havíshy á samānám ít tám ín mahé vrinate nányám tvát || 8 || tvám íd átra vrinate tvāyávo hótāram agne vidátheshu vedhásaḥ | yád devayánto dádhatr práyānsi te havíshmanto mánavo vriktábarhishaḥ || 9 || távāgne hotrám táva potrám ritvíyam táva neshtrám tvám agníd ritāyatáḥ | táva praṣāstrám tvám adhvarīyasi brahmā cási grihápatis ca no dáme || 10 || 21 ||

<sup>१९२१</sup> यस्तुभ्येममे अमृताय मत्येः सुमिधा दार्शदुत वी हुविष्कृति । तस्य होता भवसि यासि दूत्य<u>ां</u>सुपे ब्रूषे यजस्यध्वरीयसि ॥१९॥

yás túbhyam agne amrítāya mártyah samídhā dásad utá vā havíshkriti | tásya hótā bhavasi yási dūtyàm úpa brūshe yájasy adhvarīyási || 11 || The plants bear the fire-divine like an embryo (conceived) in due season; the maternal waters bring him to life; in the like manner, the trees and the creepers bear him within themselves every day as they grow. 6

When agitated by the wind, and when quickly moving through the beloved trees, you spread about, devouring your food according to your liking, you possess imperishable energies, O fire-divine, the devourer; you rush forth on every side like men driving chariots. 7

You are the giver of intelligence to the priests who invoke you. You are the accomplisher of worship, the invoker of Nature's bounties, the chief overcomer of foes, and the counsellor (for sound advice). You equally respond to the offerings, small or great. One would like to invoke you alone, and none else. 8

O fire-divine, the performers of sacred rites, with all devotions to you, would select you alone as the ministrant priest at the place of worship in this world. The devout worshippers, bearing oblations and strewing the clipt sacred grass offer you and none else the sacrificial food. 9

O fire-divine, yours is the function of the invoker (hotr); you perform the duty of the sanctifier (potr); you perform the function of the conveyor or leader (neştr); you are the fire-kindler (agnīdhra); you act as conductor (adhvaryu); you are the priest-in-chief, the Brahman; you are the master of the home, the host or the Yajamāna. 10

O immortal fire-divine, when the mortal man presents to you his fuel or his sacred oblation, then you become his invoker of the sacred worship; you go on his errand (to Nature's bounties); you direct the details of the ceremony and offer the sacrifice. In fact, you act as the officiating priest. 11

हुमा अंग्रें मृतयो वाची असादौँ ऋचो निरंः सुद्रुतयः सर्मन्मत । वस्ययो वस्त्रे जातवेदसे वृद्धासुं चिद्धधेनो यासुं चाकनत् ॥१२॥ इनां प्रवार्य सुद्रुति नवीयसी बोचेर्यमसा उद्योत श्रुणोतुं नः । भूया अन्तर्य हर्यस्य निस्पृत्रे जायेष्य पत्यं उद्याती सुवासाः ॥१३॥ यस्मिद्धश्चांस ऋषुभासं दुक्षणी वृत्ता मेषा जीवसृष्टाम् आहंताः । की्टाल्पे सोमीपृष्ठाय वेषसे हृदा मृति जनये चार्रुप्रस्य ॥१४॥ अहांव्यसे हृविस्रस्ये ते सुचीय पृतं चुन्तीव सोमः । बाजुसनि स्थिमुसे सुवीर प्रशुस्तं धेहि युद्धासं बृहन्तम् ॥१५॥

imá asmai matáyo váco asmád áñ ríco gírah sushtutáyah sám agmata | vasüyávo vásave jātávedase vriddhásu cid várdhano yásu cākánat || 12 || imám pratnáya sushtutím náviyasīm vocéyam asmā usaté srinótu nah | bhūyá ántarā hridy àsya nispríse jāyéva pátya usatí suvásāh || 13 || yásminn ásvāsa rishabhása uksháno vasā meshá avasrishtása áhutāh | kīlālapé sómaprishthāya vedháse hridá matím janayc cárum agnáye || 14 || áhāvy agne havír āsyè te sruciva ghritám camviva sómah | vājasánim rayím asmé suvíram prasastám dhehi yasásam brihántam || 15 || 22 ||

( ९.२ ) दिनगतिकां स्कृत् (१-१५) पबदशर्वस्थास्य स्तास्य मानवः शार्यात कृषिः । विश्वे देवा देवताः । अगती छन्दः ॥ यद्गर्यं वो रुथ्यं विद्वपतिं विद्वां होत्तरिमुक्तोरतिथिं विभावसम् । द्योच्छ्युष्कस्य हरिणीपु जर्भुरुदृषां केतुर्येक्ततो द्यार्मशायतः ॥१॥

92.

Yajñásya vo rathyàm vispátim visám hótāram aktór átithim vibhávasum | sócañ chúshkāsu hárinīshu járbhurad vríshā ketúr yajató dyám aṣāyata || 1 || Rgveda X.92 4493

May these holy hymns, these songs and eulogistic verses, reach him, who is the giver of wealth, and cognizant of all things; when all these sacred devotional words expressed for gaining prosperity are perfected, the perfecter Lord is pleased. 12

I address this new laudatory hymn, with all sincerity of heart to the fire-divine or the eternal adorable Lord, who loves it; and appreciates; may He hear our voice; may I be in the centre of His heart; may my words move Him with love, like a loving well-attired wife meeting her husband.

I offer my words of appreciation with all sincerity at my heart to the fire-divine, the absorber of water, to whom the oblations of herbal juices (mixed with curds) are offered and to whom every living being like vigorous horses, bulls, milching cows and barren ones, sheep and goat (and even men) are consigned after their death (i.e. to the *Kravya-agni*, the cremating fire). 14

O fire-divine, the oblations have been offered into your mouth, like butter taken into the ladle or like the herbal juice in a spoon; may you confer on us the rich food; bless us with male children, and award us fame and excellence, and every type of prosperity in abundance. 15

92

I praise (the fire), the charioteer of cosmic sacrifice (O Nature's bounties), who is the lord of men, the invoker of all forces, and the guest of night. Blazing amid the dry plants and preying upon the green, he, the showerer of desires, the banner of light, and the adorable; his domain extends to the celestial region.

इसमंज्ञस्पामुभवे अकृष्यत धुर्माणेमुन्नि बिद्यंस्य सार्धनम् । शक्तुं न युक्तमुपसंः पुराहित्ं तन्तुनपीतमरूपस्य निसते ॥२॥ बळस्य नीथा वि पुणेश्र्यं मन्महे बुवा अस्य प्रदुता आसुरत्त्वे । युदा धोरासी असृनुत्वमाकुतादिज्ञनस्य देव्यंस्य चिक्तरत् ॥३॥ कृतस्य हि प्रसितियोकि व्यची नमी मुद्यापुरमितः पनीयसी । इन्द्री मिन्नो बर्मणः सं चिकिन्निरेडशो मर्गः सविता पुनदंशसः ॥४॥ प्र कृदेणे युविनां यन्ति सिन्धंबस्तिने मुद्दामुग्मितं दर्धान्यरे । यिमः परिज्ञा परियञ्चर जयो वि रोम्बज्ञठेरे विश्वमुक्ते ॥५॥

imám añjaspám

ubháye akrinvata dharmánam agním vidáthasya sádhanam aktúm ná yahvám ushásah puróhitam tanūnápätam arushásya niúsate || 2 || bá! asya nīthá ví panés ca manmahe vayá asya práhutā āsur áttave | yadá ghoráso amritatvám áṣatád íj jánasya daívyasya carkiran || 3 || ritásya hí prásitir dyaúr urú vyáco námo mahy àrámatih pánīyasī | índro mitró várunah sám cikitriré 'tho bhágah savitá pūtádakshasah || 4 || prá rudréna yayínā yanti síndhavas tiró mahím arámatim dadhanvire | yébhih párijmā pariyánn urú jráyo ví róruvaj jatháre vísvam uksháte || 5 || 29 ||

श्रिष ज्ञाणा हदा मुरुती विश्वकृष्टयो दिवः इयेनासो असुरस्य नीळपेः । तिर्भक्षप्टे वर्रणो निजो अर्थुमेन्द्री देवेभिरर्वदेशिन्दर्वद्याः ॥६॥ इन्द्रे भुजं द्यादामानासं आदान् स्पे दर्शकि वृषणश्च पेरिये । प्र ये न्यस्यार्हणो ततिसुरे युनुं वर्जं नृषदेतेषु काुर्यः ॥७॥

krāṇā rudrā marūto viṣvákṛishṭayo diváḥ ṣyenāso ásurasya nīlayaḥ | tébhiṣ cashṭe varuṇo mitró aryaméndro devébhir arvaṣébhir arvaṣaḥ || 6 || indre bhújaṃ ṣaṣamānāsa āṣata sūro dṛiṣīke vṛishaṇaṣ ca paunsye | prá yé nv àsyārhaṇā tatakshiré yújaṃ vajraṃ nṛishadaneshu kāravaḥ || 7 |

Rgveda X.92 4495

Both (men and divine powers) make this fire-divine the chief protector, the upholder of all works, and the accomplisher of the sacred worship. They have recourse to him, who is great, is the precursor of the dawn, and the offspring of the brilliant (cosmic wind).

We very much wish that our notions regarding that adorable (fire-divine) come to be true. May our oblations, presented to him, be rightly consumed. While the formidable flames (of the fire) reach the immortal world, may our priests extoll the divine being. 3

The vast heaven, the spacious firmament, and the glorious unbounded earth, pay homage to the fire-divine, Lord of the cosmic sacrifice; and Nature's bounties, such as the lightning, the sun, the water, the wind, and the cosmic intelligence, with potentialities purified, recognize him with one accord.

The rivers flow along with the dashing storms (and the cloudy winds) and sweep over the boundless earth; with them the circumambient lightning, spreading over a wide space, thundering in the belly (of the firmament), bedews every thing that lies within. 5

The cloud-bearing winds, the offspring of the mighty storms, mixing with every one, flying like the hawks, high in the sky, the co-residents of the same firmament, are engaged in their function. With these swift-moving powers, may our bounties, like waters, the fire, and the sun, look on us with favour (and be of timely use to us). 6

They who love Lord and Nature's bounties, are blessed with protection under the resplendent Lord; the sun also blesses them with fine vision; they are also blessed with manly vigour received from the vigorous forces. These worshippers, who diligently offer adoration to Lord, get full protection from the thunderbolt of Lord's justice and they prosper amidst the assemblies of men. 7

स्रेश्चिदा हुरितो अस्य रीग्मुदिन्द्वादा कश्चिद्भयते तवीयसः । भीमस्य वृष्णी जुठरादिभिश्वसी दिवेदिने सहुरिः स्तुन्नबीधितः ॥८॥ स्तोमै वो अद्य कृदाय शिक्षसे ध्यद्वीराय नर्मसा दिदिप्टन । येभिः श्चितः स्ववा एत्याविभिर्दिनः सिपिक्ति स्वयंशा निकामिभः ॥९॥ ते हि प्रजाया अभेरन्त् वि श्रवो बृहस्पतिवृष्यमः सोमजामयः । युद्दीरथर्वा प्रथुमो वि धरियद्वेवा द्धेर्मुगीवः सं चिकित्रिरे ॥१०॥

sűraş cid á haríto asya rīramad índrād á káş cid bhayate távīyasah | bhīmásya vríshņo jathárād abhisváso divé-dive sáhuri stann ábādhitah || 8 || stómam vo adyá rudráya síkvase kshayádvīrāya námasā didishtana | yébhih siváh svávāň evayávabhir diváh síshakti sváyaṣā níkāmabhih || 9 || té hí prajáyā ábharanta ví srávo bríhaspátir vrishabháh sómajāmayaḥ | yajñaír átharvā prathamó ví dhārayad devá dákshair bhrígavaḥ sám cikitrire || 10 || 24 ||

ते हि चार्वापृधिवी मृरिरेतसा नगुर्शसम्बतुरहो युमोऽदितिः । देवस्त्वष्टां द्रविणोदा ऋभुक्षणः प्र रीद्सी मुरुतो विष्णुरहिरे ॥११॥ उत स्य ने उशिजांसुर्विया क्विरहिः श्रणोतु बुष्ण्योत्रं हवीमनि । सूर्यामासां विचरेन्ता दिविक्षितां धिया श्रीतनहुषी अस्य वीधतम् ॥१२॥ प्र नेः पृषा च्रथं विश्वदेव्योऽपां नपदिवतु वासुरिष्टये । आत्मानं वस्यो अभि वातमर्चत् तदिश्वना सुहवा यामेनि श्रुतम् ॥१३॥

té hí dyávāprithiví bhúriretasā nárāṣánsaṣ cáturango yamó 'ditiḥ | devás tváshṭā draviṇodá ribhuksháṇaḥ prá rodasī marúto víshṇur arhire || 11 || utá syá na uṣíjām urviyá kavír áhiḥ ṣriṇotu budhnyò hávīmani | súryāmāsā vicárantā divikshítā dhiyá ṣamīnahushī asyá bodhatam || 12 || prá naḥ pūshá caráthaṃ viṣvádevyo 'páṃ nápād avatu vāyúr ishṭáye | ātmánaṃ vásyo abhí vátam arcata tád asvinā suhavā yámani ṣrutam || 13 ||

Rgveda X.92 4497

Sun's radiations are under His full control; every divine power fears the resplendent Lord and accepts Him as the mightiest of all. From the vault of the firmament thunders day by day the loud triumphant breathing of the mighty Lord, the showerer of blessings. 8

With humility and reverence, pay your homage to the Lord of mighty forces, the powerful, the subduer of all the heroic powers of obstruction and accompanied by the mounted cavalry of forces. Under His care, the devotees go ahead. He, our Lord, the self-bright, auspicious and strong comes to our help (unheard and unseen as if) from the distant heaven.

Verily, the Lord of this vast universe, the showerer of benefits, and the close associate of the divine elixir, bestows food for the support of people. The steadfast seers of the by-gone age have churned out the fire for the first time, and so long as this fire is preserved by the offer of oblations, the society shall prosper (with wealth and cattle, harnessing the blessings of Nature).

They, the earth and heaven, with their abundant waters, the wind, the Mother Infinity, the divine architect, the wealth-givers, the solar rays, the attributes of cosmic vital principles, and the sun are worshipped by us in the fourfold fire ritual.

And may the vigilant fire of the firmament hear the copious praise of our ardent worshippers at the offering of oblations; may the revolving sun and moon resting in celestial region, the earth and sky, comprehend by their intelligence the contents of our this praise. 12

May the universal nourisher protect all our moveable property; may the wind, the friend of all universal powers, the offsprings of the waters, preserve us for the celebration of the worship. May you worship air, the life-principle, to obtain excellent food. May the twin divines, who are worthy to be invoked, hear us on their way. 13

विद्यामासामर्थयानामधिक्षितं गीर्मिक् स्वयंशसं ग्रणीमसि । माभिर्विश्वामिरदितिमन्वर्णमक्तोर्युवनं नृमणा अधा पतिम् ॥१४॥ रेमुदत्रं जनुषा पूर्वो अङ्गिना मार्वाण कर्ष्या अभि चेसुरघ्नुरम् । येभिर्विद्यां अभविद्वच्छणः पार्थः सुमेकं स्वधितिर्वर्नन्यति ॥१५॥

visám āsám ábhayā;

nām adhikshítam gīrbhír u sváyaṣasam grinīmasi | gnábhir víṣvābhir áditim anarváṇam aktór yúvānam nrimáṇa ádhā pátim || 14 || rébhad átra janúshā púrvo ángirā grávāṇa ūrdhvá abhí cakshur adhvarám | yébhir víhāyā ábhavad vicakshanáh páthah sumékam svádhitir vánanvati || 15 || 25 ||

( ९३ ) विनवतितमं स्कार

(१-१५) पञ्चद्रशर्षस्यास्य सूत्तस्य पार्यस्तान्य ऋषिः। विश्वे देश देशतः। (१, ४-८, १०, १२, १७) प्रयम्बंधनुष्यांदिपञ्चानां दशमीद्वादशीचनुर्दर्शीनाञ्च अस्तारपङ्किः, (२, १, १३) दितीयातृतीयात्रयोदशीनामनुषुप्, (१) नयस्या असरैः पङ्किः, (११) एकादस्या न्यहुसारिणी, (१५) पञ्चदस्याश्च पुग्स्ताददती छन्दांति ॥

महि चावापृथिवी मृतमुर्वी नारी युद्धी न रोदंसी सदं नः ।
तेभिनंः पातं सहीस पुभिनेः पातं शूपणि ॥१॥
युद्धोयेद्दी समत्यी देवान्त्सपर्यति । यः सुम्निदी घृश्चत्तेम आविवासात्येनाव ॥२॥
विश्वेपामिरज्यवो देवानां वार्महः । विश्वे हि विश्वमहसो विश्वे युद्धोपु युद्धियाः ॥३॥
ते घा राजीनो अम्दतस्य मन्द्रा अर्थुमा मित्रो वर्षणः परिज्मा ।
कद्भुद्दो तृणां स्तुतो मुरुतः पुष्णो भर्गः ॥२॥

93.

Máhi dyāvāprithivī bhūtam urví nárī yahví ná ródasī sádam naḥ | tébhir naḥ pātam sáhyasa ebhír naḥ pātam sūsháni || 1 || yajñé-yajñe sá mártyo deván saparyati | yáḥ sumnaír dīrghaṣrúttama āvívāsaty enān || 2 || víṣveshām irajyavo devánām vár maháḥ | víṣve hí viṣvámahaso víṣve yajñéshu yajñíyāḥ || 3 || té ghā rájāno amrítasya mandrá aryamá mitró várunaḥ párijmā | kád rudró nrinám stutó marútaḥ pūsháno bhágaḥ || 4 ||

Rgveda X.93 4499

We glorify with praises the fire-divine, the self-famous, who dwells amongst these fearless beings; we praise the irresistible Mother Infinity, together with all creativities of Nature's bounties; we praise the young Lord of night, the moon; we praise the sun, the friend of men and above all, we praise the over-all Lord.

There, at first the churner of the fire proclaims the initial rites; then the highly lifted clouds exalt the sacrifice, and invoke the Lord and His lightning with thunder brings forth the excellent water, and produces food on the water-drenched fields. 15

#### 93

O heaven and earth, please be mighty and far-extended; may both of these worlds be gracious to us like the young dames. May you with your protections bring security to us against our strong adversaries; and may you protect us by giving us full strength.

That man pleases the divine powers at every service, who being most versed in the inner meanings of texts, serves people with gratifying offerings. 2

O Nature's bounties, give us, to one and all, physical and spiritual powers. Verily, all of you are endowed with great glory. All of you are to be invoked at the time of our sacred acts of benevolence.

These Nature's bounties are the joyful lords of ambrosia and are adorable. They are known under different names: Aryaman (being the regulator of cosmic order), Mitra (the principle of effulgence behind the sun), cirumambient Varuna (being the master of oceanic forces), Rudra (the mighty forces behind the storms), Maruts (the cloud-bearing winds), Püşan (the nourishing principles), and Bhaga (the power behind prosperity). 4

ञ्चत नी नकं<u>म</u>पां वृषण्वसू स्<u>यो</u>मासा सदैनाय सधन्यो। सचा यत्सार्थेपामहिर्वुभेषु बुष्न्यः ॥५॥

utá no náktam apám vrishanvasü súryāmásā sádanāya sadhanyà | sácā yát sády eshām áhir budhnéshu budhnyàh || 5 || 26 ||

उत नी देवावृश्विनी शुभरपती धार्मभिर्मित्रावर्रणा उरुप्यताम् ।

महः स गुय एप्तेऽति धन्वेव दुरिता ॥६॥

उत नी रुद्रा चिन्मळतामश्विना विश्वे देवासो रथस्पितृर्भगः ।

ऋभुवीजे ऋभुक्षणः परिना विश्वेवदसः ॥७॥

ऋभुक्षेभुक्षा ऋभुविधतो नद् आ ते हरी जूजुवानस्य वाजिना ।

दुष्ट्रां यस्य साम चिह्हधेग्यहो न मानुषः ॥८॥

कृषी नो अहंपो देव सवितः स च स्तुपे मुधोनाम् ।

सहो न इन्द्रो विह्निभिन्यींषां चर्षणीनां चुकं रहिंग न योग्रवे ॥९॥

ऐष्ठं चावापृथिवी धातं मुहद्से वीरेष्ठं विश्वचर्षणि श्रवेः ।

पृक्षं वाजंस्य सातये पृक्षं सुयोत तुर्वणे ॥१०॥

utá no deváv asvínä subhás pátī dhámabhir mitráváruņā urushyatām | maháḥ sá rāyá éshaté 'ti dhánveva duritá || 6 || utá no rudrá cin mṛilatām asvínā visve deváso ráthaspátir bhágaḥ | ribhúr vája ribhukshaṇaḥ párijmā visvavedasaḥ || 7 || ribhúr ribhukshá ribhúr vidható máda á te hárī jūjuvānásya vājínā | dushtáraṃ yásya sáma cid rídhag yajñó ná mánushaḥ || 8 || kṛidhí no áhrayo deva savitaḥ sá ca stushe maghónām | sahó na índro váhnibhir ny èshāṃ carshaṇīnáṃ cakráṃ raṣmíṃ ná yoyuve || 9 || aíshu dyāvāprithivī dhātam mahád asmé vīréshu visvácarshaṇi ṣrávaḥ | priksháṃ vájasya sātáye priksháṃ rāyótá turváṇe || 10 || 27 ||

May you, the twin divines, the showerers of wealth, and may you, the sun and moon, and may you, the lords of our waters, come by day and night to our dwellings, whilst clouds set themselves in the firmament in clusters of different shades.

And may the twin divines (food and fuel), the lord of water, and the sun and ocean protect us with their benevolence. The one, whom they offer protection, gets ample opulence even through adversities, as a traveller goes safe across a desert.

And may the terrible bounties and twin divines make us happy, O omniscient one of universal approach, great and gracious bounties; may the factors leading to sustenance, prosperity, wisdom, strength and also the circumambient wind make us happy. 7

Great is the force of lightning; great is the joy of the worshipper; vigorous are the two driving energies of yours, O rapidly approaching divines. This sacrifice is different; it is divine, not human and its hymn of reverence is unassailable.

O the impeller Lord, make us divine and free from shame and faults; you are praised by the priests of nobility. May the resplendent Lord accompanied by the vital forces guide the reins and the chariot-wheel of our life. 9

O heaven and earth, may you grant to our sons name and fame, extending to all quarters of people; may you grant them sustenance for the acquisition of strength; grant them sustenance and wealth for gaining victory over adversaries. 10

प्रतं शंसीमन्द्रास्नुयुष्टं कृचित्सन्तं सहसावज्ञभिष्टये सद्दाषाण्यभिष्टये।

मेदती वेदता पसा ॥१९॥

पतं मे स्तोमं तृना न ख्ये युत्तयांमानं वावृधन्त नृणाम्।

संवर्नतं नाश्व्यं ताट्रेवानपन्युतम् ॥१२॥

वावर्त्त येपां राया युक्तपां हिरण्ययां ।

नेमधिता न पीरया वृथेव विष्ठान्तां ॥१९॥

प्र तद्वःशीमे पृथेवाने वेने प्र गुसे वीच्मसुरे मुघवंत्सु।

य युक्ताय पत्रं शतासमुद्य प्रथा विश्राव्येषाम् ॥१८॥

अधीस्वत्रं सप्तति च सप्त च ।

सुवो दिदिष्ट तान्वः सुवो दिदिष्ट पार्थः मुचो दिदिष्ट मायुवः॥१५॥

etám sánsam indrāsmayúsh tvám kűcit sántam sahasāvann abhíshtaye sádā pāhy abhíshtaye | medátām vedátā vaso || 11 || ctám me stómam taná ná súrye dyutádyāmānam vävridhanta nrinám | samvánanam nāsvyam táshtevánapacyutam || 12 || vāvárta yéshām rāyā yuktaíshām hiranyáyī | nemádhitā ná paúnsyā vrítheva vishtántā || 13 || prá tád duḥsíme príthavāne vené prá rāmé vocam ásure maghávatsu | yé yuktváya páñca satásmayú pathá visrávy eshām || 14 || ádhín nv átra saptatím ca saptá ca | sadyó didishta tánvah sadyó didishta pärthyáh sadyó didishta māyaváh || 15 || 28 ||

(१-४) अतुर्वगर्यस्यान्य सुलस्य काञ्चवेदः सर्वोऽर्वृद्धः स्विः। प्रावाणो देवताः। (१-४, ६, <-१३) प्रथमादिवतुर्केषां वष्ठमा काष्ट्रस्यादिषणमान्धः प्रगती, (५, ७, १४) प्रश्नमी

सप्तानिवर्द्यानाम्य विद्या स्टब्स्यान्य प्राप्ताः (५, ७, ५

भेते वेदन्तु प्र पुरं वेदाम् आविश्यो वाचं वदता वर्दद्भयः । यर्दद्भयः पर्वताः साकमाञ्चानुः स्रोकुं घोषुं भरुधेन्द्रांय सोमिनं ॥१॥

94.

Praíté vadantu prá vayám vadāma grávábhyo vácam vadatā vádadbhyah | yád adrayah parvatāh sākám āsávah slókam ghósham bhárathéndrāya somínah || 1 ||

Rgveda X.94 4503

O mighty resplendent Lord, (we know that) you are favourably inclined towards us; may you ever protect us, your worshippers, wherever you may be; so that your devotees attain their desires: Award me wisdom. O Lord of riches, for my prosperity.

May the priests strengthen this my hymn, which is the destroyer of the enemies and which guides us on brilliant path right up to the sun, and as the carpenter constructs the yokes, firmly set in a horse-driven car. 12

The chariot car has come full of wealth, and laden with gold indicating that many powers have fought the battle to the finish, attaining victory, as if, without an effort.

I am seeing before me the vast heaven extending to limitless distances; the sun also rises high to its zenith, then sets into the darkness of nights, and so often the demons of clouds keep it in hiding. In the midst of all this, I proclaim the glory of Nature's bounties, who have come yoked with five hundred chariots, and their affection for us is renowned on the road (which they have traversed).

The devotee of extensive noble acts promptly implores for seven-and-seventy cows, the devotee possessing vast lands also prays for it and the one who has keen intellect also prays for it with the same promptness. 15

## 94

Whilst the venerable priest recites the sacred hymns of praises addressed to the resplendent Lord, we have all around us a screne atmosphere of divine bliss; in response to him, let these other learned sages also speak; let us also speak to the preaching learned sages, and may you also sing praises.

णुते वेदन्ति शृतवंत्सुहस्रंवद्गि केन्द्रन्ति हरितेभिग्सिः ।
विद्वी प्रावीणः मुक्ततः सुकृत्यया होतुश्चित्पूर्वे हिव्रस्यमाशत ॥२॥
णुते वेदन्त्यविद्वना मधु न्यूङ्कयन्ते अधि प्रक आर्थिषि ।
वृक्षस्य शास्त्रीमकुणस्य वप्सेतृस्ते स्भवां वृष्याः प्रेमराविषुः ॥३॥
वृहहंदन्ति मद्गिरणे मुन्दिनेन्द्रं कोश्चन्तोऽविद्वन्ता मधुं ।
सुरभ्या धीग्राः स्वसंभिरनितंपुराघोषयंन्तः पृथिवीसुप्दिनिः ॥४॥
मुप्णां वाचमकृतोष् चव्याखरे कृष्णां हिप्रा अनितिषुः ।
न्यांक्षि युन्त्युपरस्य निष्कृतं पुरू रेती दिधरे सूर्यक्षितः ॥५॥

eté vadanti

satávat sahásravad abhí krandanti háritebhir āsábhiḥ | vishtví grávāṇaḥ sukrítaḥ sukrityáyā hótus cit pűrve havirádyam āṣata || 2 || eté vadanty ávidann aná mádhu ny unkhayante ádhi pakvá ámishi | vrikshásya ṣákhām aruṇásya bápsatas té súbharvā vrishabhāḥ prém arāvishuḥ || 3 || brihád vadanti madiréna mandínéndram króṣanto 'vidann aná mádhu | samrábhyā dhírāḥ svásribhir anartishur āghosháyantaḥ prithivim upabdíbhiḥ || 4 || suparṇā vácam akratópa dyávy ākharé kríshṇā ishirá anartishuḥ | nyàñ ní yanty úparasya nishkritám purű réto dadhire süryaṣvítaḥ || 5 || 20 ||

उम्रा इव प्रवहन्तः सुमार्यसुः साकं युक्ता वृषणो विश्वेतो धुरः । यच्छुसन्ती जमसाना अरिविधुः शृष्व एषां श्रोधयो अर्वेतामिव ॥६॥ दश्चीवनिभ्यो दश्कक्ष्येभ्यो दश्चीकेभ्यो दश्चीजनेभ्यः । दश्चीभीशुभ्यो अर्चताजरेभ्यो दश्च धुरो दश्च युक्ता वहद्भयः ॥७॥

ugrá iva praváhantah samáyamuh sākám yuktá vríshano bíbhrato dhúrah | yác chvasánto jagrasāná árāvishuh srinvá eshām prothátho árvatām iva || 6 || dáṣāvanibhyo dáṣakakshyebhyo dáṣayoktrebhyo dáṣayojanebhyah | dáṣābhīṣubhyo arcatājárebhyo dáṣa dhúro dáṣa yuktá váhadbhyah || 7 ||

Rgveda X.94 4505

They recite loudly like a hundred, like a thousand men; they sing aloud with bright faces, and obtain the sacrificial food. The pious priests through their piety partake of the sacrificial food, even before the invoker (the fire divine).

They speak; they receive into their mouths the sweet elixir; they enjoy it just as people enjoy the sweet juices of the ripened fruits; and then continue recitations of the devotional Vedic hymns with the vigour of a bull.

They chant aloud the glory of the resplendent Lord with the exhilarating hymns of praises. They grasp the sweet elixir (the herbal juices mixed with milk) by their fingers and tongue, and through ecstasy of joy dance filling the earth with chants. 4

The well-gliding clouds roar in the firmament; they dance like the black deer in the stall; they shower down the expressed ambrosia (of rains) from the upper layers and becoming bright as the sun shines, they yield abundant moisture. 3

Bearing the burthen of the cosmic sacrifice, yoked with the divine love, they (the clouds) exert themselves like spirited horses; when panting and expressing devotion, they cry aloud and their snorting is heard like that of horses.

Honour those formidable equipments of performing cosmic sacrifice which have ten workers, ten girths, ten yokes, ten agents, ten encompassers, which are possessed of ten burthens used in performing the sacrifice.

ते अहंगो दर्शयन्त्रास आद्यावस्तेषांमाधानं पर्वेति हर्यतम् । त के सुनत्वं सोम्पर्यान्वंसांद्रोः पीय्षं प्रयमस्य भेजिरे ॥८॥ ते सोमादो हरी इन्ह्रेस्य निसतेंद्रां दुहन्तो अध्यासते गर्वि । तेभिदुंग्धं पेषिवान्त्योम्यं मध्यन्द्री वर्धते प्रथते वृषायते ॥९॥ वृषां वो अंद्रातं किर्टा रिपायनेळीवन्तः सद्मिन्स्युनाद्गिताः । रेवत्येव महस्य वार्तवः स्यन् यस्य प्रावाणो अञ्चपन्त्रमध्यरम् ॥१०॥

té ádrayo dásayantrāsa āsávas téshām ādhánam páry eti haryatám | tá ū sutásya somyásyándhaso 'nsóh pīyúsham prathamásya bhejire ||8|| té somádo hárī índrasya ninsate 'nsúm duhánto ádhy āsate gávi | tébhir dugdhám papiván somyám mádhv índro vardhate práthate vrishāyáte || 9 || vríshā vo ansúr ná kílā rishāthanélāvantah sádam ít sthanásitāh | raivatyéva máhasā cárava sthana yásya grāvāno ájushadhvam adhvarám || 10 || 20 ||

नृद्का अतृदिलासो अद्रयोऽश्रम्णा अशृधिता अतृत्यः। अनानुता अजाः स्थानिष्णवः सुपीवसो अतृषिता अतृष्णजः ॥११॥ ध्रुवा प्रव वेः पितरी युगेर्युगे क्षेनेकामासः सदेसो न युञ्जते। अञ्जूर्यासी हरिपाची हरिद्रेव आ वां रवेण पृथिवीमेशुश्रवः॥१२॥ तदिहेदन्त्यद्रयो विमोचीने यामेन्नञ्जस्पा ईव चेद्रेपृत्रिविभः। वर्षन्तो बीजीमव धान्याञ्चतैः पृश्चन्ति सोमुं न मिनन्ति वप्सतः॥१३॥

tridilā átridilāso ádrayo 'ṣramaṇā áṣrithitā ámrityavaḥ anāturā ajárā sthāmavishṇavaḥ supīváso átrishitā áṭrishṇajaḥ || 11 || dbruvā evá vaḥ pitáro yugé-yuge kshémakāmāsaḥ sádaso ná yuñjate | ajuryāso harishāco harídrava á dyāṇ ráveṇa prithivím aṣuṣravuḥ || 12 || tád íd vadanty ádrayo vimócane yāmann añjaspā iva ghéd upabdíbhiḥ | vápanto bíjam iva dhānyākrítaḥ priñcánti sómaṃ ná minanti bápsataḥ || 13 ||

Rgveda X.94 4507

These stones (of pressing juices) having ten reins, swiftly moving, their delightful whirling goes round; they first taste the ambrosia of the fragment of food of the expressed elixir.

These devourers of the divine elixir kiss the horses of the resplendent sun. They mix in it the milk, taken from the cosmic cow. It is the privilege of the resplendent self to quaff the sweet elixir juice milked forth by them. Thereupon he increases, waxes broad and grows vigorous.

The divine elixir is your showerer (O stones) of benefits; you are unharmed, and abound in food. You are constantly feeding, like the wealthy possessed of splendour. You, O stones, are charming. You make that person happy for whom you perform cosmic sacrifice. 10

Splitting, but unsplit, you, O sacred stones, are untiring, never weary, immortal, free from disease, undecaying, rising and falling, powerful, unthirsting, but generating thirst in others.

O stones, your progenitors (the mountains) verily stand firm from age to age; they though desirous of rest, are not displaced from their seat; they are exempt from decay. Enjoying the elixir, they do not lack flowing green juice, and with their voice they make heaven and earth resound with their clamour. 12

These sacred stones proclaim it with their clamour at the time of extracting elixir, like the quick-protecting chariots on the road; and like cultivators of the land when they are sowing seed, they relish the elixir without devouring. 13

मुते अध्वरे अधि वार्चमक्रता क्रींळयो न मातरं तुदन्तः। वि पू मुंबा सुपुबुषे मनीषां वि वर्तन्तानदंयश्वायमानाः॥१४॥

اا مّد اا

॥ इत्परमाएके चतुर्घोऽप्यायः ॥ [ चतुर्घाप्याचे वर्गाः ३१, स्ताति ः श्रनः १६० ]

suté adhvaré ádhi vácam akratá krīļáyo ná mätáram tudántah | ví shú muñcā sushuvúsho manīshám ví vartantām ádrayas cáyamānāh || 14 || 21 || Caturtho 'dhyāyah.

# अथ पश्चमोऽध्यायः ॥

( ९.५ ) पश्चनवतितमं सून्तम्

(१-१८) म्रष्टात्रार्थस्यास्य सूतस्य (१, ३, ६, ८-१०, १२, १४, १७) प्रयमातृतीयापष्ठीनामृथामष्टस्याद्विः त्यस्य दादशीचतुर्दशीमप्तदशीनाश्चेदः पुरुषा ऋषिः, (२, ४-५, ७, ११, १३, १५-१६, १८) द्वितीयाचतुर्पीपश्चमीसप्तस्योदद्वशिष्यद्वशीण्यद्वशीण्यद्वशीनाश्चोवेदि ऋषिका । (१, ३, ६, ८-१०, १२, १४, १७) अपमातृतीयापष्ठीनामृथामष्टस्यादितृषस्य द्वादशीचतुर्देशीसप्तदशीनाश्चोवेदि (२, ४-५, ७, ११, १३, १५-१६, १८) द्वितीयाचतुर्पीपश्चमीसप्तस्यकादशीन्यस्य स्वरोपोदश्यक्षश्यः। प्रयोदशीपश्चर्यशीयाद्वशीयाद्वशिष्टाद्वश्योवद्वशिष्टादशीनाश्च पुरुषा देवते । सिष्टुर्य स्वरः ॥

## ॥ हरि:ऽॐ॥

हुये जा<u>ये</u> मनेसा तिष्ठं घोरे वर्चीसि मिश्रा कृणवाबहें नु । न नो मन्त्रा अनुदितास <u>एते मयेस्वरू</u>न्परेतरे चुनाहेन् ॥१॥ कि<u>मे</u>ता बाचा कृणवा तवाहं प्राक्रमिपमुपसीमग्रियेवे । पुरुष्वः पुनरस्तं परेहि दुरापुना वार्त इवाहमेसि ॥२॥

95.

Hayé jáye mánasā tíshtha ghore vácānsi misrá kriņavāvahai nú | ná nau mántrā ánuditāsa eté máyas karan páratare canáhan || 1 || kím etá väcá kriņavā távāhám prákramisham ushásām agriyéva | púrūravah púnar ástam párehi durāpaná váta ivāhám asmi || 2 || They being effused at the sacrifice, raise their voice for elixir like children at play, striking their mother. They proclaim the praise of the stones, which have effused the elixir. Let the honoured stones revolve.

95

[P = Pururavas = cloud, loud sounding; and lover U = Urvasi = Lightning; and beloved. The sun is cloud's father and hence is Urvasi's father-in-law.]

O my indignant lady, turbulent in mind, keep yourself calm. Let us coolly talk to each other. How long shall we keep our thoughts secret? Let us talk them out, since the unspoken words shall not provide us happiness even up to the last day. 1

What shall we achieve by such a dialogue? I had to fly away from thee like the first of the dawn, O highly sounding cloud, go back to your home. You cannot catch me as none can catch wind.  $_2$ 

ह्युर्न श्रिट इंचुधेरेस्ना गोषाः शंतुसा न रेहिः। अविरे कतो वि देविद्युत्नोग् न मायुं चितयन्त घुनेषः ॥३॥ सा वसु दर्धती श्रद्धाराय वयु उद्यो यदि वष्ट्यन्तिगृहात्। असौ ननके यसिश्चाकन्दिना नक्तै श्रद्धिता वैतुसेने॥४॥ त्रिः स्म माह्यः श्रथयो वैतुसेनोत स्म मेऽज्येत्ये पृणासि। पुरुद्वोऽनुं ते केतमायं राजां मे वीर तुन्वर्धस्तदांसीः॥५॥

'íshur ná sriya ishudhér asanā goshāḥ satasā ná ránhiḥ | avíre krátau ví davidyutan nórā ná māyúm eitayanta dhúnayaḥ || 3 || sā vásu dádhatī svásurāya váya úsho yádi váshṭy ántigrihāt | ástam nanakshe yásniñ cākán dívā naktam snathitá vaitaséna || 4 || tríḥ sma máhnaḥ snathayo vaitasénotá sma mé 'vyatyai pṛiṇāsi | púrūravó 'nu te kétam āyam rájā me vīra tanvàs tád āsīḥ || 5 || 1 ||

या क्षेत्रूणिः श्रेणिः सुम्नजापिहृदेचेषुर्न ग्रन्थिनी चरुण्युः । ता अञ्जयोऽकुणयो न सम्रः श्रिये गावो न धेनवोऽनवन्त ॥६॥ समिष्मिञ्जायेमान आसत् मा उत्तेमवर्धकृष्यर्थः स्वर्गूर्ताः । मुहे यत्त्वां पुरूरवो रणायावृध्यन्दस्युहत्याय देवाः ॥७॥ सचा यदासु जहेतीप्यत्कुममानुषीषु मानुषो निषेवे । अपं स्मु मन्तरसन्ती न भुज्युस्ता अत्रसन्नयुस्पृशो नाश्वाः ॥८॥

yá sujūrníh srénih sumnáāpir hradécakshur ná granthínī caranyuh | tá añjáyo 'runáyo ná sasruh sriyé gávo ná dhenávo 'navanta || 6 || sám asmiñ jáyamāna āsata gná utém avardhan nadyah svágūrtāh | mahé yát tvā purūravo ránā-yávardhayan dasyuhátyāya deváh || 7 || sácā yád āsu jáhatishv átkam ámānushīshu mánusho nishéve | ápa sma mát tarásantī ná bhujyús tá atrasan rathaspriso násvāh || 8 ||

My arrow is not to be cast from the quiver for obtaining glory; no desires are left in me to capture cattle (of enemy). I am no longer keen to make hundredfold riches. My prowess, having lost its strength, no longer flashes forth; my warriors, the terrifiers of the foes, are not able to shout in the firmament. 3

O dawns, if the lightning, offering food and wealth to father-inlaw (the sun), loves her husband (the cloud), she has repaired from the neighbouring house to her husband's home, where she loves (her lord), being delighted by his embraces night and day. 4

O loud-sounding clouds, you embrace me thrice a day; you love me without a rival; I have followed you to your dwelling; you have been the sovereign of my person.  $_5$ 

The lightnings are of different characteristics; they are known as Sujurni (swift in flash), Sreni (moving in progression), Sumna-Api (of high potential), Hrde-Caksu (water-nymph), Granthinc (Knot-like), and Caranyu (serpentile). They are bright decorative, flashing and flickering and like milch-kine, they love to stay for protection. 6

As soon as he is born, the wives, i.e. all the creativities surround him, the spontaneously flowing rivers nourish him, and the divine powers rear you, O loud-sounding clouds, for a mighty conflict, for destroying the wicked and infidels. 7

When I, a mortal, make love, these immortal nymphs, having abandoned their bodies, flee from me like a timid snake, like horses harnessed to a chariot. 8

यदांसु मर्ती अमृतांसु निस्पृक्तं क्षोणीमिः ऋतुंभिनं पृक्के । ता आतयो न तुन्वंः शुम्भत स्वा अश्वांसो न ऋक्यो दन्दंशानाः ॥९॥ विद्युक्त या पतेन्ती दविद्योद्धरेन्ती मे अप्या काम्यांनि । जनिष्टो अपो नर्युः सुजीतः प्रोवंशी तिरत दीर्घमार्युः ॥१०॥

yád äsu márto amrítasu nisprik sám kshoníbhih krátubhir ná priňkté | tá ätáyo ná tanváh sumbhata svá ásväso ná krīļáyo dándasānāh || 9 || vidyún ná yá pátantī dávidyod bhárantī me ápyā kámyāni | jánishto apó náryah sújātah prórvásī tirata dírghám áyuh || 10 || 2 ||

जुिन्निप इत्था गोपीध्याय हि दुधाय तत्पुरूरवो मु ओजः ।
अशांसं त्वा विदुषी सस्मिन्नहुन्न मु आर्श्यणोः किम्भुवदासि ॥११॥
कृदा सुनुः पितरं जात इंच्छाश्वककाश्चुं वर्तयहिजानन् ।
को दंपती समनसा वि यूंगोद्ध यद्क्षिः श्वश्चरेषु दीद्यत् ॥१२॥
प्रति नवाणि वर्तयते अश्च चुक्क फेन्ददाध्ये शिवाये ।
प्र तत्ते हिनवा यत्ते असे परेह्यस्तं नहि सूर् मार्पः ॥१३॥
सुदेवो अ्थ प्रपतेदनावृत्परावतं परमां गन्तवा उ ।
अधा शर्यात् निकीतेहपस्थऽधैनं वृक्षाः रभुसासी अयुः ॥१४॥

jajñishá itthá gopíthyāya hí dadhátha tát purūravo ma ójaḥ | áṣāsaṃ tvā vidúshī sásminn áhan ná ma áṣriṇoḥ kím abhúg vadāsi || 11 || kadá sūnúḥ pitáraṃ jātá ichāc cakrán náṣru vartayad vijānán | kó dámpatī sámanasā ví yūyod ádha yád agníḥ ṣváṣureshu dídayat || 12 || práti bravāṇi vartáyate áṣru cakrán ná krandad ādhyè ṣiváyai | prá tát te hinavā yát te asmé párehy ástaṃ nahí mūra mấpaḥ || 13 || sudevó adyá prapáted ánāvrit parāvátanı paramáṃ gántavá u | ádhā ṣáyīta nírriter upásthé dhainaṃ vríkā rabhasáso adyúḥ || 14 ||

When a mortal mixing with these immortal nymphs has conversed with them with words and actions, they becoming ducks do not show the beauty of their bodies, and like playful horses in their play, they bite and nibble.

She, who flashes brilliant like the lightning, bringing me the desirable dews of heaven, appears; then from waters a son, strong and sturdy and friendly to man, is born; may lightning prolong my life for long long times. 10

You have been born thus to protect the earth; you have deposited this vigour in me; why do you now address me, neglectful of my instructions? 11

When shall a son born of you claim me as a father, and, crying, shed drops of tear on recognizing me? What son shall sever husband and wife who are of one mind, now that the fire shines upon your husband's parents? 12

Let me reply. Your son will shed tears, crying out and calling aloud when the expected auspicious moment arrives; I will send you that child which is yours in me. Now please depart to your house; you cannot, O simpleton, detain me further. 13

Your lover, who sports with you, may now depart, never to return, depart to proceed to a distant region. Either let him sleep upon the lap of misfortune, or let the swift-moving wolves devour him. 14

पुरूरवो मा मृंग्या मा प्र पेतो मा त्वा वृकांसो अज्ञिवास उ क्षत् । न वे स्रेणांनि संख्यानि सन्ति साठावृकाणां द्ववंयान्येता ॥१५॥

púrūravo mā mrithā mā prá papto mā tvā vríkāso ásivāsa u kshan | ņá vaí straíņāni sakhyāni santi sālāvrikāṇām hrídayāny etā || 15 || 2 ||

यहिरूपार्चरं मर्लेष्ववेसं रात्रीः शुरद्श्वतंसः । घृतस्यं स्तोकं सकृद्धः आश्वां तादेवेदं तातृपाणा चरामि ॥१६॥ अन्तरिक्षप्रां रजेसी विमानीसुपं शिक्षाम्युवंशीं वसिष्ठः । उपं त्वा रातिः सुंकृतस्य तिष्ठानि वेर्तस्य हृदयं तप्यते मे ॥१७॥ इति त्वा देवा द्रम आहुरेळ यथेमेतद्भवेसि मृत्युक्ष्युः । प्रजा ते देवान्ह्विषां यजाति सुर्ग उ त्वमपि मादयासे ॥१८॥

yád vírūpácaram mártyeshv ávasam rátrīh sarádas cátasrah | ghritásya stokám sakríd áhna āsnām tád evédám tātripāná carāmi || 16 || antarikshaprám rájaso vimánīm úpa sikshāmy urvásīm vásishthah | úpa tvā rātíh sukritásya tíshthān ní vartasva hrídayam tapyate me || 17 || íti tvā devá imá āhur aiļa yáthem etád bhávasi mrityúbandhuh | prajá te deván havíshā yajāti svargá u tvám ápi mādayāse || 18 || 4 ||

(९१) क्यावतिर्मं स्तम् (१-११) वयोदमार्यस्यास्य स्वस्त्वाधित्तां वर्षेत्रः सर्वरियां व्यक्ति । इतिर्वेवता । (१-११) प्रवायकावस्यास्य स्वस्त्वाधितां वर्षेत्रः सर्वरियां व्यक्ति । प्रवायकावस्यां वर्गतीः (१२-१३) द्यवसीवयोदस्योधः विदुष्ट क्वसी ॥

प्रते मुद्दे विदुष्टे दांसिष्टं हृशु प्रते वन्वे वृत्तुषी हर्यृतं मद्देम् ।

पृते न यो हरिमुखारु सेर्चतु आ त्वां विदान्तु हरिवर्पसुं गिर्रः ॥९॥

96.

Prá te mahé vidáthe sansisham hári prá te vanve vanúsho haryatám mádam | ghritám ná yó háribhis cáru sécata á tva visantu hárivarpasam gírah | 1 |

Rgveda X.96 4515

Die not, O clouds, nor vanish; let not the hideous wolves devour you. (Please remember that) with women there can be no lasting friendship; their hearts are the hearts of jackals. 15

When changed in form I wandered amongst mortals, I spent four delightful years. I for my meals took once a day a bit of butter; satisfied with that I now depart. 16

I, her best lover, bring under subjection the lightning who fills the firmament with lustre and measures out the region. May the bestower of the auspicisous rite, abide near you; come back — my heart is bruning. 17

O Aila, the loud-sounding clouds, these divines say to you, since you are indeed subject to death, "let your progeny propitiate your revered cosmic forces with oblations, then alone you shall rejoice (with me) in heaven". 18

## 96

(O Sun), I glorify your two vigorous steeds (the mighty driving forces of repulsion and attraction) at the cosmic sacrifice. May we be exhilarated by your blessings. You drive away, and even destroy, the demon clouds. What a wonder, that the bright-tinted clouds shower the torrents of pure water from above like beautiful butter! may my praises reach you.

हर्षे हि योनिम्मि ये समस्वरिन्द्वन्वन्तो हरी दि्च्यं यथा सदः। आ यं पृणन्ति हरिभिनं धेनव इन्द्रांय शूपं हरिवन्तमर्चत ॥२॥ सो अस्य वज्रो हरितो य अयुसो हरिनिकीमो हरिरा गर्भस्त्योः। युन्नी सुंशित्रो हरिमन्युसायक इन्द्रे नि कृपा हरिता मिमिक्षिरे ॥३॥ द्विव न केनुरधि धायि हर्युनो विव्यच्दक्रो हरितो न रह्मा । नुदद्धि हरिशिष्रेष्ट य अयुसः मुहस्त्रशोका अभवद्धरिभुरः ॥४॥ त्वंत्वेमहर्यथा उपस्तुतः पूर्वेभिरिन्द्र हरिकेश त्वं हर्याम् तव विश्वमुक्य्यर्भमामि राधी हरिजात हर्युतम् ॥५॥

hárim hí vó-

nim abhí yé samásvaran hinvánto hárī divyám yáthā sádah | á yám prinánti háribhir ná dhenáva índraya sūshám hárivantam arcata | 2 | só asya vájro hárito yá äyasó hárir níkāmo hárir á gábhastyoh | dyumní susipró hárimanyusāyaka índre ní rūpá háritā mimikshire || 3 || diví ná ketúr ádhi dhāyi haryató vivyácad vájro hárito ná ránhyā | tudád áhim hárisipro yá āyasáh sahásrasokā abhavad dharimbharáh | 4 | tvám-tvam aharyathā úpastutah pűrvebhir indra harikeşa yájvabhih | tvám haryasi táva vísvam ukthyàm ásāmi rádho harijāta haryatám || 5 || 5 ||

ता वुजिणं मुन्दिनं स्तोम्यं मद् इन्द्रं रथे वहतो हर्यता हरी। पुरूषस्में सर्वनानि हर्येत इन्द्रीय सोमा हरेयो दधन्विरे ॥६॥ आ<u>रं</u> कार्माय हरेयो दधन्विरे स्थिरायं हिन्वुन्हरे<u>यो</u> हरी तुरा । अवैद्भिर्यो हरिभिर्जोष्टमीयेते सो अस्य कामं हरिवन्तमानसे ॥७॥

tá vajrínam mandínam stómyam máda índram ráthe vahato haryatá hárī | purúny asmai sávanāni háryata índrāya sómā hárayo dadhanvire || 6 || áram kámāya hárayo dadhanvire sthiráya hinvan hárayo hárī turá | árvadbhir yó háribhir jósham íyate só asya kámam hárivantam anase | 7 |

Rgveda X.96 4517

May you all priase the vigour of the two horses of the Sun, who drive the chariot in the firmament. These horses take the Sun to the assembly of the great Cosmic Sacrifice. May you all worship the Sun, who derives his might from his horses who drive his chariot. At this sacrifice, the entire creation, every one, participates in the enjoyment of the golden-tinted blissful elixir, just as milch-kine are satisfied with their milk.

That is his thunderbolt, yellow, made of iron, the destroyer of foes, desirable, it is in his hands; he is possessed of riches, handsome-jawed, possessed of a shaft and anger which destroys enemies—many golden-tinted forms are mixed in our resplendent Lord (or the Sun).

He has been placed by His worshippers in the sky, like the banner of light, the sun. His desirable bolt reaches the foe, as the bay horses (of the sun attain their final goal) through speed. The iron thunderbolt, with yellow jaws smites the nescience, the wicked; He, our resplendent Lord, Lord of horses, shines with thousand lustres.

O resplendent Lord (or the sun) with yellow locks, when praised by ancient worshippers, you are pleased to receive the oblation. You, who are manifested of a golden hue, deserve your universal praise. These praises are your superb and delightful sustenance. 5

These two delightful horses yoked to the sun bring the thunderer, the rejoicing and laudable radiant sun, in his car to the place of blissful activities. For him, the beloved one, many libations of the brilliant devotional offerings are stored up (at the cosmic sacrifice). 6

The golden-hued cosmic exhilarating elixirs are stored up to furnish him full satisfaction. The golden-hued saps urge the two swift-horses to serve the stalwart (sun). The chariot rushes with spirited vigour to the place of conflict, reaches the destination, where the sweet devotional elixir is being presented.

हरिस्मशार्क्हरिकेश आयुसस्तुरस्पेये यो हरिपा अवर्धत । अविद्वियों हरिमिर्वाजिनीवसुरित विश्वी दुरिता पारिष्ट्दरी ॥८॥ स्वृवेत पस्य हरिणी विपेततुः शिश्वे वाजीय हरिणी दविष्वतः । त्र यत्कृते चेमुसे मर्ग्वेजुद्दरी पीत्वा मर्दस्य हर्युतस्थान्धेसः ॥९॥ उत स्म सद्यी हर्युतस्य पुस्त्यो त्रुं रत्यो न वाजं हरिवाँ अधिकदत् । मुही चिद्वि धिषणाहर्युदोर्जसा बृहह्यों द्धिषे हर्युतिश्चदा ॥९०॥

hárismasārur hárikesa āyasás turaspéye yó haripā ávardhata | árvadbhir yó háribhir vājínīvasur áti vísvā duritá párishad dhárī || 8 || srúveva yásya hárinī vipetátuḥ sípre vájāya hárinī dávidhvataḥ | prá yát krité camasé mármrijad dhárī pītvā mádasya haryatásyándhasaḥ || 9 || utá sma sádma haryatásya pastyòr átyo ná vájam hárivāň acikradat | mahí cid dhí dhishánáharyad ójasā brihád váyo dadhishe haryatás cid á || 10 || 6 ||

आ रोर्द्सी हर्यमाणो महित्वा नव्यं नव्यं हर्यसि मन्म नु प्रियम । प्र पुस्त्यंमसुर हर्यतं गोराविष्कृषि हर्रये सूर्याय ॥११॥ आ त्वां हर्यन्तं प्रयुजो जनानां रथे वहन्तु हरिशिप्रमिन्द्र । पिबा यथा प्रतिश्वतस्य मध्यो हर्यन्यत्तं संघुमादे दशोणिम् ॥१२॥ अणाः पूर्वेषां हरिवः सुतानामथो इदं सर्वनं केर्वेस्तं ते । मुमुद्धि सोमं मधुमन्तमिन्द्र सुत्रा वृषकुठरु आ वृषस्त ॥१३॥

á ródasī háryamāņo mahitvá návyam-navyam haryasi mánma nú priyám | prá pastyàm asura haryatám gór āvísh kridhi háraye súryāya || 11 || á tvā haryántam prayújo jánānām ráthe vahantu hárisipram indra | píbā yáthā prátibhritasya mádhvo háryan yajñám sadhamáde dásonim || 12 || ápāh púrveshām harivah sutánām átho idám sávanam kévalam te | mamaddhí sómam mádhumantam indra satrá vrishañ jathára á vrishasva || 13 || 7 ||

Rgveda X.96 4519

The golden-bearded, golden-haired, iron-hearted resplendent sun, the drinker of the golden elixir, has been invigorated by the elixir, which he has quickly quaffed. The elixir is rich in sacrificial food brought by the swift vigorous horses; may the sun drive his two bay horses safe through all possible difficulties.

He (the sun) is praised, whose driving horses alight (upon the elixir) like two ladles, whose yellow and bright jaws tremble with eagerness for the sacrificial food, who tastes the delicious exhilarating beverage in the appropriate cup, and who rubs down the sturdy horses (yoked to his chariot).

The dwelling of the gracious (sun) is in heaven down to the earth. Exhilarated by the divine elixir, he rushes impetuously as a charger to battle. The earnest prayer for the fulfilment of his desires invokes him (endowed with) strength. (O sun), you amply provide food to your ardent and sincere (devotee). 10

You (O sun, or the resplendent Lord), who are the object of love, fill the entire space from heaven to earth with your glory and greatness. You are worthy of tributes ever new and new. O powerful one, you are always quick in finding out the stores of water for the sake of the water-seizing sun. 11

Let your horses yoked to the cosmic chariot bring you, O sun, (or O Lord of resplendence), the yelow-jawed, ever desirous of sacrifice, in the midst of the other cosmic participants. (O Sun), fully taking part in the cosmic sacrifice, you enjoy the divine elixir, sweetly flavoured, and pressed by ten fingers. May you be fully invoked in the cosmic activity. 12

O sun, lord of divine horses, you have been accepting previous libations. This sacrifice is also exclusively for you. O resplendent sun, exhilarate yourself, with the sweet elixir. O showerer of copious rains, shower it on the lands over which you are supreme. 13

B4B

(९७) समनवतितमं सूक्तम्

(१-९६) त्रयोविंतत्युयस्थास्य स्तरस्थायवैको भिववृषिः । भौषययो देवताः । भनुपूर् छन्दः ॥

या ओपंधाः पूर्वी जाता देवेभ्यंसियुगं पुरा ।
मन् नु वस्त्रुणमिहं शतं धार्मानि सप्त च ॥१॥
शतं वी अम्ब धार्मानि सहस्त्रंमुन वो रहः ।
अधा शतकत्वो युयमिमं में अगुदं कृत ॥२॥
ओपंधाः प्रति मोद्धां पुज्यंवतीः प्रस्वंदिः ।
अश्वा इव सजित्वंतीर्वीरुधः पारियुज्यः ॥३॥
ओपंधीरिति मात्रुस्तद्दी देवीरुपं ब्रुवे ।
सुनेयुमश्चं गां वासं आत्मानं तर्व पूरुप ॥४॥
अश्वत्ये वी निपदंनं पूर्णे वी वस्तिष्कृता ।
गोभाज इत्किलांसयु यत्सनवंयु प्ररूपम् ॥५॥

97.

Yá óshadhīḥ púrvā jātá devébhyas triyugám purá | mánai nú babhrúṇām aháṃ ṣatáṃ dhámāni saptá ca || 1 || ṣatáṃ vo amba dhámāni sahásram utá vo rúhaḥ | ádhā ṣatakratvo yūyám imám me agadáṃ kṛita || 2 || óshadhīḥ práti modadhvam púshpavatīḥ prasūvarīḥ | áṣvā iva sajítvarīr vīrudhaḥ pārayishṇvàḥ || 3 || óshadhīr íti mātaras tád vo devīr úpa bruve | sanéyam áṣvaṃ gấṃ vása ātmánaṃ táva pūrusha || 4 || aṣvatthé vo nishádanam parṇé vo vasatísh kṛitá | gobhája ít kílāsatha yát sanávatha pūrusham || 5 || 8 ||

यत्रीषधीः सुमग्मेत राजीतः समिताविव । विष्ठः स उच्यते भिष्येशोहार्मीवचार्तनः ॥६॥

yátraúshadhīḥ samágmata rájānaḥ sámitāv iva | vípraḥ sá ucyate bhishág rakshohámīvacátanaḥ || 6 ||

I know the hundred and seven applications of the brown-tinted plants, which have been growing since ancient times, much before men were born and thriving during the three seasons (spring, rains and autumn).

You are like mothers of mankind; a hundred are your applications, a thousandfold is your growth; may you who fulfil a hundred functions make this my (man) free from disease. 2

Rejoice, plants, bearing abundant flowers and fruit, triumphing together (over disease) like victorious horses, sprouting forth, bearing men safe beyond disease.

"Plants!" thus I hail you; you are the divine mothers of mankind. Oh physician, I shall give you a horse, a cow, and a garment, even myself (in case you cure the sick).

Your abode is in the holy tree (asvattha), your dwelling is established in the palasa leaves; you shall assuredly become the winner of cattle, if you could effectively cure and thus save this man for me. 5

Where, plants, you are congregated like princes in battle, thereby the sage is designated a physician, the destroyer of evil infections and extirpator of virus disease.

श्रुश्वावृतीं सोमावृतीमूर्जयंन्तीमुद्रीजसम् । आदित्म सर्वा ओषधीरुसा अरिष्टतीतये ॥७॥ उच्छुष्मा ओषधीनां गावों गोष्ठादिवरते । धर्म सिनुष्यन्तीनामात्मानं तवं पूरुष ॥८॥ इप्कृतिनांमं वो माताथों युयं स्यु निष्कृतीः । सीराः पंतृत्रिणी स्वन् यदामयित् निष्कृय ॥९॥ अति विश्वाः परिष्ठाः स्तेन ईव मुजमंकसः । ओषधीः प्राचुंच्यवुर्योक्तं चं तुन्वोर्ड् रपंः ॥९०॥

așvāyatim so-

māvatím ūrjáyantīm údojasam | ávitsi sárvā óshadhīr asmá arishtátātaye || 7 || úc chúshmā óshadhīnām gávo goshthád iverate | dhánam sanishyántīnām ātmánam táva pūrusha || 8 || íshkritir náma vo mātátho yūyám stha níshkritīh | sīráh patatrínī sthana yád āmáyati nísh kritha || 9 || áti vísvāh parishthá stená iva vrajám akramuh | óshadhīh prácucyavur yát kím ca tanvo rápah || 10 || 9 ||

80 50

यदिमा बाजयंब्रहमोषंधीहंस्तं आद्धे । आत्मा यक्ष्मंस्य नश्यति पुरा जीवृग्धभी यथा ॥१९॥ यस्पीषधीः प्रसर्पयाद्गमक्कं परुष्परः । ततो यक्षमं वि बोधष्य उम्रो मध्यमुशीरिव ॥१२॥ साकं येक्षम् प्र पेत् चावेण किकद्वीविनो । साकं वातेस्य घाज्यो साकं नेश्य निहाकंया ॥१३॥

yád imá väjáyann ahám óshadhīr hásta ädadhé | ātmā yákshmasya nasyati purá jīvagríbho yathā || 11 || yásyaushadhīh prasárpathángam-angam párush-paruh | táto yákshmam ví bādhadhva ugró madhyamasír iva || 12 || sākám yakshma prá pata cáshena kikidīvínā | sākám vátasya dhrájyā sākám nasya nihákayā || 13 ||

I praise here the virtues of belonging to four categories: (i) asvavati, the curatives; (ii) somavati, the sedatives, (iii) urjayanti, the energizing and (iv) ud-ojasa, the rejuvenating. All these plants, I praise for the purpose of overcoming this disease.

O man, the healing virtues of the plants stream forth (from these herbs) like cattle from the stall; they have the competency of restoring the richness of health to you. 8

(O plants), verily your mother is *Işkṛti*, the Reliever, and therefore, you are called *Niṣkṛti*, the restorer; whensoever a man is ill, you cure him. 9

The universal all-pervading plants assail diseases as a thief attacks a cow-shed; they drive out all types of infirmities of body whichsoever. 10

As soon as I take these plants in my hand, the vanished strength is restored, and the soul or the root of the malady perishes before the sick succumbs to disease. 11

From him, O plants, in whom you creep from limb to limb, from joint to joint, you drive away disease like some strong arbiter of strife. 12

Fly forth, sickness, with the jay, with the blue jay, with the velocity of the wind; vanish together with the iguana. 13

भुन्या वी भुन्यामंबत्वन्यान्यस्या उपवित । ताः सबीः संविदाना इदं मे प्रावेता वर्षः ॥१४॥ याः फुलिनीयां अफुला अपुष्पा याम्नं पुष्पिणीः । बृहस्पतिप्रसतास्ता नी समुन्त्वंहेसः ॥१५॥

anyấny<br/>ásyā úpāvata | tấḥ sárvāḥ saṃvidāná idám me právatā vácaḥ || 14 || y<br/>ấḥ phalínīr yấ aphalá apushpấ yấṣ ca pushpíṇīḥ | bṛíhaspáti<br/>prasūtās tấ no muñcantv ánhasaḥ || 15 ||  $^{10}$  ||

11克罗斯

मुज्ञन्तुं मा शपुण्याः देशां वक्षण्यादुत ।
अथां यमस्य पद्वीशास्त्रविसादेविकित्विषात् ॥१६॥
अवपतेन्तीरवदन्दिव ओषेधयस्परि ।
यं जीवमुश्रवमिष्टे न स रिष्याति पूर्तवः ॥१७॥
या ओपेधीः सोमेराज्ञीर्विद्धाः शृतविचक्षणाः ।
तासां त्वमेस्युत्तमारं कामीय शं हृदे ॥१८॥
या ओपेधीः सोमेराज्ञीविधिताः पृथिवीमन् ।
वृहुस्पतिप्रस्ता अस्ये सं देत्त वीर्येग् ॥१९॥
मा वो रिपत्वनिता यसी चाहं खनामि वः ।
द्विपचर्नुप्पदुस्माकुं सर्वमस्त्वनानुरम् ॥२०॥

muñcántu mā sapathyàd átho varuṇyàd utá | átho yamásya páḍbīṣāt sárvasmād devakilbishát || 16 || avapátantīr avadan divá óshadhayas pári | yám jīvám aṣnávāmahai ná sá rishyāti púrushaḥ || 17 || yá óshadhīḥ sómarājñīr bahvíḥ ṣatávicakshaṇāḥ | tásām tvám asy uttamáram kámāya ṣám hṛidé || 18 || yá óshadhīḥ sómarājūīr víshthitāḥ pṛithivím ánu | bṛíhaspátiprasūtā asyaí sám datta vīryàm || 19 || má vo rishat khanitá yásmai cāhám khánāmi vaḥ | dvipác cátushpad asmákam sárvam astv anāturám || 20 ||

Rgveda X.97 4525

O plants, let each of you go to the other, lend assistance to the other; thus being all mutually joined together, attend to this my invocation.

Whether bearing fruit or barren, whether flowering or flower-less, may they, the progeny of the supreme protector, liberate us from our pain and grief.  $_{15}$ 

May they liberate me from the pain and sickness produced by negligence and ignorance, from the sin caused by a disregard to natural ways of life. May they liberate us from the fetters of death, and from all guilt caused by disobeying Nature's bounties. 16

The plants, descending from heaven, said, "no evil shall befall a man, whom, while he lives, we nourish." 17

Of all the plants, which have the divine elixir, the Master Cure, for their king, which are numerous and all-seeking, you, O divine elixir, are the best; be prompt to the wishful and sweet to the heart. 18

May the plants, which have the divine elixir, the Master Cure, for their king, which are scattered all over the earth, which are the offspring of our supreme protector, give vigour to this infirm body. 19

Let not the digger hurt you, nor the sick person for whom I dig you up; may all my bipeds and quadrupeds be free from disease. 20

याश्चेद्रमुपशृष्यन्ति याश्चे दृरं परागताः । सर्वाः संगलं वीरुधोऽस्ये सं देत बीर्यम् ॥२१॥ ओपंधयः सं वेदन्ते सोमेन सह राह्मा । यस्मे कृणोति बाष्णुणस्तं राजन्यारयामसि ॥२२॥ व्यम्नेत्तमारयोपधे तवं वृक्षा उपस्तयः । उपस्तिरन्तु सोर्व्ऽस्माकुं यो अस्मा अमिदासीत ॥२३॥

yás cedám

upaṣṇṇvánti yấṣ ca dūrám párāgatāḥ | sárvāḥ saṃgátya vīrudho 'syaí sáṃ datta vīryàm ||21 || óshadhayaḥ sáṃ vadante sómena sahá rấjñā | yásmai kṛiṇóti brāhmaṇás táṃ rājan pārayāmasi ||22 || tvám uttamásy oshadhe táva vṛikshấ úpastayaḥ | úpastir astu sò 'smákaṃ yó asmáň abhidásati ||23 || 11 ||

(९८) बहनवतितमं स्ट्रन्

(१-१९) प्राक्तमंत्रास्य स्तारमाधिको देवानिकीकः। देव देवताः। विदुष्ट व्यक्तः।
पूर्णस्येते प्रति मे देवतामिष्टि मित्रो वा यहर्ष्टणो वासि पूणा।
आदित्येर्वा यहस्तिमर्मरुत्वान्त्स पूर्जन्यं शंतनेवे षृषाय॥१॥
आ देवो दुतो अजिरिधिकित्वान्त्वदेवापे अभि मार्मगच्छत्।
प्रतीखीनः प्रति मामा वेष्टत्स्य दर्धामि ते युमर्ती वार्चमासन् ॥२॥
असमे वेष्टि शुमर्ती वार्चमासन्बृहस्यते अनमीवार्मिष्टराम्।

98.

Bríhaspate práti me devátām ihi mitró vā yád váruņo vási pūshā | āditỳaír vā yád vásubhir marútvān sá parján-yam sámtanave vrishāya || 1 || á devó dūtó ajirás cikitván tvád devāpe abhí mām agachat | pratīcīnáh práti mām á vavritsva dádhāmi te dyumátīm vácam āsán || 2 ||

Rgveda X.98 4527

All the plants that hear this invocation and those which are removed far off, come together and give vigour and health to this (sick body). 21

All the plants, in the presence of the divine elixir, the king, declare, "O king, we save him who on the advice of the expert physician, takes us as medicine." 92

O divine herb, Soma, you are the best of the plants; to you other plants pay obeisance and salute. Let him be subject to us whosoever attacks us.  $_{23}$ 

## 98

O Lord Supreme, may you on my behalf, approach Nature's bounties, such as the sun, the ocean, or nourishing elements. May you come with vital principles, solar rays, natural resources of wealth, cosmic vital elements, and let the clouds pour rain water for the thirsty lands.

Let a divine messenger, quick and intelligent, the meteorologist, i.e., the foreteller of rains and thunder, send light and come to me. Come, O Lord Supreme to me, turning towards me; I have reverential words of brilliant eulogium for you. 2

ययां वृष्टि शंतिनवे वनांव दिवो हप्तो मधुमाँ आ विवेश ॥३॥ आ नी हप्ता मधुमन्तो विश्वनित्वन्द्रं देहाधिरथं सहस्रंम् । नि पीद् होत्रमृतुथा यंजस्व देवान्देवापे हृविपां सपर्य ॥४॥ आर्ष्टिपेणो होत्रमृपिर्तिपीदेन्देवापिर्दिवसुमृति चिकित्वान् । स उत्तरस्माद्धरं समुद्रमृपो दिव्या अस्तजहप्यी अभि ॥५॥ अस्तिमन्त्तमुद्रे अध्युत्तरस्माद्वापो देवेभिर्तिष्ठता अतिष्ठन् । ता अद्रवन्नाष्टिपेणेनं सृष्टा देवापिना प्रेपिता मृक्षिणीपु ॥६॥

asm

dhehi dyumátīm vácam āsán bríhaspate anamīvám ishirám yáyā vrishtím sámtanave vánāva divó drapsó mádhumāň vivesa || 3 || á no drapsá mádhumanto visantv índra deh ádhiratham sahásram | ní shīda hotrám rituthá yajasva de ván devāpe havíshā saparya || 4 || ārshtishenó hotrám rísh nishídan devápir devasumatím cikitván | sá úttarasmād ádhiram samudrám apó divyá asrijad varshyà abhí || 5 || asmí samudré ádhy úttarasminn ápo devébhir nívritā atishthat tá adravann ārshtishenéna srishtá "devápinā préshit mrikshínīshu || 6 || 12 ||

ारण यहेवापिः शंतंनवे पुरोहिंतो होत्रार्य वृतः कृपयुन्नर्दाधित् । देवश्रुतं वृष्टिवर्तिः रराणो बृहस्पतिवांचमस्मा अयच्छत् ॥७॥ यं त्वां देवापिः श्रुशुचानो अंग्नं आर्ष्टिषेणो मंनुष्यः समीधे । विश्वेभिर्देवेरेनुमुचामानुः प्र पुर्जन्यमीरया वृष्टिमन्तम् ॥८॥

yád devápih sámtanave puróhito hotráya vritáh kripé yann ádidhet | devasrútam vrishtivánim rárano bríhaspáti vácam asmā ayachat || 7 || yám tvā devápih susucānó agn ārshtishenó manushyàh samīdhé | vísvebhir devaír anumad yámānah prá parjányam īrayā vrishtimántam || 8 || Rgveda X.98 4529

O Lord Supreme, may I have reverential words of a brilliant eulogium, prompt and free from defect, by which we two may obtain rain from heaven for the thrirsty lands; the sweet rain drops sent by you (from heaven) have come down and entered into realm of the earth.

May the sweet drops of rain fall upon us. Grant us, OLord of resplendence, a thousand chariot-loads (of harvest). Sit down, O foreteller of rains and thunder, to your duties as a priest. At the proper season, offer sacrifiece to the Nature's bounties, and worship them with oblations (i.e. in due seasons, cultivate the land, and give water and maure to it).

The sage, Devapi, i.e., the forteller of rains and thunder (the rain-scientist or meteorologist), the son of the weather-scientist (Rstisena), knowing how to propititate the divine powers, has sat down to his functions as priest. He has brought down the rain waters from high heaven, from the upper to the lower regions of midspace. 5

In this upper region of space, the waters stand dammed up by Nature's forces; set free by *Devapi*, i.e. the rain meteorologist, the disciple of a weather-scientist (*Rṣṭiṣeṇa*) the water-bearing clouds are sent forth over the plains. 6

When the cosmic meteorologist (*Devapi*), the expert adviser in respect to dry lands, coolly gives advice to Him, the Supreme Lord listens and thereon commands rains to come down and they obey His words. 7

O fire-divine, when the mortal meteorologist, the son of weather-scientist, has kindled you, and when all Nature's bounties have been invoked, you send down the rain-laden clouds. 8

त्वां पूर्वं ऋषेया ग्रीभिरीयन्त्वामेष्यरेषु पुरहृत विश्वं ।
सहस्त्राण्यधिरथान्यरमे आ नी यहां रोहिद्यापं यहि ॥९॥
प्रतान्यमे नवृत्तिनेव त्वे आहुत्तान्यधिरथा सहस्रा ।
तिर्भवंधरव तन्यः ग्रूर पूर्वीर्दिवा नी वृष्टिमिष्ति रिरीहि ॥१०॥
प्रतान्यमे नवृत्ति सहस्ता सं प्र चेच्छ वृष्णु इन्द्राय भागम् ।
विद्यानपुथ ऋतुशो देवयानानप्यीत्मनं दि्वि देवेषु धेहि ॥१९॥
अम्रे वार्धस्य वि मृध्ये वि दुर्गहापामीवामपु रक्षांसि सेव ।
सुम्मात्संभुद्राहंहतो दि्वो नोऽपां भूमानुमुपं नः स्रुक्तेह ॥१२॥

tvām

púrva ríshayo gīrbhír āyan tvám adhvaréshu puruhūta vísve | sahásrāny ádhirathāny asmé á no yajñám rohidasvópa yāhi || 9 || etány agne navatír náva tvé áhutāny ádhirathā sahásra | tébhir vardhasva tanvàh sūra pūrvír divó no vrishtím ishitó rirīhi || 10 || etány agne navatím sahásrā sám prá yacha vríshna índrāya bhāgám | vidván pathá ritusó devayánān ápy aulānám diví devéshu dhehi || 11 || ágne bádhasva ví mrídho ví durgáhápámīvām ápa rákshānsi sedha | asmát samudrád briható divó no 'pám bhūmánam úpa naḥ srijehá || 12 || 13 ||

(२९) कानतिकां क्वय (१-१२) वादवर्षकात्व क्वास वैकानते का प्रकि । हतो वेवता । विषुष् व्यव ॥ विकास वितास विकास विकास

99.

Kám nas citrám ishanyasi cikitván prithugmánam väsrám vävridhádhyai | kát tásya dátu sávaso vyúshtau tákshad vájram vritratúram ápinvat || 1 || The ancient sages have been approaching you with hymns; O invoked of many, O Lord of radiant energies, all worshippers address you at worship. May you grant us thousands of chariotloads (of grain), and may you come to our sacrifices (i.e. bless us in all our efforts of public service).

O fire-divine, ninety-and-nine thousands of chariot-loads of harvest have been offered to you; with them, O hero, the fire-divine, nourish all your flames; and thus solicited, send us rains from heaven. 10

O fire-divine, give these ninety thousands to the showerer, as his share; knowing the paths traversed by Nature's forces in due seasons, may you place our water resources in heaven amongst the divine powers. 11

O fire-divine, demolish our enemies, demolish their strongholds, drive away disease, drive away the wicked from this ocean; from vast heaven, may you send down upon us here abundance of rain. 12

99

O resplendent Lord, knowing our needs, what marvellous, comprehensive laudable wealth do you bestow upon us for our advantage. With all His strength at the maximum, He fabricated the wicked-slaying thunderbolt, and let the waters flow (from the clouds). That has been His wonderful gift to us. 1

स हि युना वियुता वेति सामं पृथं योनिमसुरत्वा संसाद ।
स सर्नीळेभिः प्रसहानो अला भ्रावुनं ऋते सुप्तर्थस्य मायाः ॥२॥
स वाजं यातापंदुप्पदा यन्त्स्वर्षाता परि षदस्सिन्य्यन् ।
अनुवा यच्छतदुरस्य वेदो प्राञ्चिभदेवा अभि वर्षसा भृत् ॥३॥
स युद्धयोर् ऽवनीगोंप्वर्वा जुहोति प्रधुन्यासु सस्तिः ।
अपादो यह युज्यासोऽर्था होण्यश्वास ईरते घृतं वाः ॥४॥
स छेद्रिम्रदर्शस्तवार् ऋभ्वा हित्वी गर्यमारेअवय आगीत् ।
वुमस्य मन्ये मिथुना विविमी अन्नमुभीत्यरिदयन्सुष्युयन् ॥५॥
स द्रदास तुक्तर्षं पनिदंन्यळ्क्षं त्रिशीर्षाणं दमन्यत् ।
अस्य द्रितो न्वोजसा वृथानो विपा वेग्रहमयोअग्रया हन् ॥६॥

sá hí dyutá vidyúta

véti sáma prithúm yónim asuratvá sasāda | sá sánīļebhih prasahānó asya bhrátur ná rité saptáthasya māyáh || 2 || sá vájam yátápadushpadā yán svàrshātā pári shadat sanishyán | anarvá yác chatádurasya védo ghnáñ chisnádevāň abhí várpasā bhút || 3 || sá yahvyò 'vánīr góshv árvá juhoti pradhanyàsu sásrih | apádo yátra yújyāso 'rathá dronyàsvāsa írate ghritám váh || 4 || sá rudrébhir ásastavāra ríbhvā hitví gáyam āréavadya ágāt | vamrásya manye mithuná vívavrī ánnam abhítyārodayan mushāyán || 5 || sá íd dásam tuvīrávam pátir dán shalakshám trisīrshánam damanyat | asyá tritó nv ójasā vridhānó vipá varāhám áyoagrayā han || 6 || 14 ||

स **गुर्छेन् मनुष ऊर्जा**सान आ सोविषदर्शा<u>सानाय</u> शरुम् । स गुर्तेनो नाषुग्रेऽस्तत्सुजानः पुरोऽभिनुदर्हेन्दस्युहर्त्ये ॥७॥

sá drúhvane mánusha ürdhvasāná á sāvishad arsasānáya sárum | sá nrítamo náhusho 'smát sújātah púro 'bhinad árhan dasyuhátye || 7 ||

Rgveda X.99 4533

Armed with lightning and thunder, he (the resplendent Sun) goes to accomplish his task; endowed with might, he establishes Himself in the spacious cosmic space. He is triumphant with His associates (the cloud-bearing winds). With them and with all his helping hands, He, the seventh (or the sliding) Sun counter-acts the tricky talents of His wicked opponents. 2

Marching with ease and prestige, he goes to battle; he toils to get hold of the spoils; he, the invincible, destroys the lust-worshipping demons and seizes by his prowess whatever wealth is concealed in the strongholds of the demons with hundred gates. 3

The victorious resplendent Sun, roaming amongst the dark clouds, quickly moves and releases torrents of water for the rich fields. He associates (with rivers), which are fast moving and which without conveyance pour out pitchers of water and yet keep moving with the speed of a horse.

May he, (the Cosmic Sun), our unsolicited benefactor, the mighty one, the blameless, having left his dwelling, come with the cosmic vital elements. I think of the two (i.e. parents) of this wise (Cosmic Divine), who are free from infirmity. He conquers the food of enemy (the Demon of Cosmic Darkness) and roars while winning it. 5

The sovereign Lord of resplendence, attacking him, subdues the loud-shouting, six-eyed, three-headed enemy and the three-fold Cosmic Divinity; invigorated by His stength, He smites the water-laden cloud with his iron-tipped finger. 6

Raising himself on high, he launches his arrow against the malignant aggressive foe. He, the Cosmic Sun, the Chief Leader of men emerges out from the invisibility, for the sake of our help, shatters the strongholds of adversaries while destroying the wicked niggards, the malevolent elements. 7

सो असियो न यवंस उद्दन्यन्सयाय गातुं विद्रां असे।
उप यत्तीदृदिन्दुं शरीरेः श्येनोऽयोपाप्टिशन्त दस्तृत् ॥८॥
स प्रार्थतः श्रवसानिर्मिरस्य कृत्साय श्रुप्णं कृपणे परीदात्।
अयं कृविर्मनयच्छ्रस्यमीनुमत्कं यो अस्य सनितोत नृणाम्॥९॥
अयं दृशस्यक्षयेनिरस्य दस्सो द्वेभिर्वरेणो न नाया।
अयं वृत्तीत्रं ऋतुषा अयेविर्मिनीतारुं यध्यतुष्पात्॥१०॥
अत्य स्तोमेभिरोशिज ऋतिश्वा मृजं द्रयह्पभेण पित्रोः।
सुत्वा यर्चन्ततो द्वीद्यद्वीः पुरं श्यानो अभि वर्षसा मृत्॥१९॥
एवा मृद्दो असुर वृत्तयांच चन्नुकः पृद्धिरं विश्वमाभीः॥१२॥
स ईयानः करित स्वास्तिनेसा श्यम्भै सुधिरं विश्वमाभीः॥१२॥

số abhríyo ná yávasa udanyán ksháyāya gātúm vidán no asmé | úpa yát sídad índum sárīraih syenó 'yopāshtir hanti dásyün || 8 || sá vrádhatah savasānébhir asya kútsāya súshnam kripáne párādāt | ayám kavím anayae chasyámānam átkam vó asya sánitotá nrinám || 9 || ayám dasasyán náryebhir asya dasmó devébhir váruno ná māyí | ayám kanína ritupá avedy ámimītārárum yás cátushpāt || 10 || asyá stómebhir ausijá rijísvā vrajám darayad vrishabhéna píproh | sútvā yád yajató dīdáyad gíh púra iyānó abhí várpasā bhút || 11 || evá mahó asura vaksháthāya vamrakáh padbhír úpa sarpad índram | sá iyānáh karati svastím asmā ísham űrjam sukshitím vísvam ábhāh || 12 || 15 ||

Ashtamo 'nuvakah.

Like the aggregated cloud, that rains on the pasturage, he finds the way to our dwelling. When he gets exhilarated with divine elixir, he, like a hawk with heel of iron, smites the wicked niggards, the malevolent elements.  $_{\rm H}$ 

He overthrows the formidable (adversary) with powerful weapons; he destroys the exploiter in the interests of the liberal devotee; he humiliates the leader poet who offers praises. He is the giver of form to the brave leader and his fellow-men. 9

Bountiful to his worshippers, and his associates, friendly to men, and wonderful with his brilliance, having benign power like the venerable Lord, he is known as wise and as guardian of the seasons. He destroys the obstructive force, which assails from all the four directions. 10

Through his lauds, the wise sincere sage (fire or the Sun) shatters the strongholds of greedy man. When the sage sings praises and shines as singer, he seizes the hiding places of evil elements and subdues them with his craft. 11

In this manner, O mighty Lord, the devotee approaches the inner soul step by step, to offer a big oblation. May he, being approached, grant us prosperity; may he bring us food, drink, a secure dwelling and all (desirable and appropriate things). 12

सप नवमोऽनुवाकः ॥]

(१००) पाततम स्तम्

(१-१२) द्वादशर्षभ्यास्य स्त्तस्य बान्दनो दुवस्युकेषः । विश्वे देवा देवताः । (१-११) प्रयमाधेकादशर्था अगती, (१२) हादस्याश्य त्रिषुष् धन्दस्य ॥

112311

इन्ह दह्यं मघवन्त्वावृदिञ्चज इह स्तुतः सुत्या बीधि नो वृधे ।
देवेभिनंः सिवता प्रावंतु श्रुतमा सर्वतातिमिदितिं वृणीमहे ॥१॥
भराय सु भरत भागमृत्वियं प्र वायवे द्युचिपे कुन्दिदेष्टये,।
गारस्य यः पर्यसः प्रीतिमानुश आ सर्वतातिमिदितिं वृणीमहे ॥२॥
आ नो देवः सीवता साविष्द्रयं ऋजूयते यजमानाय सुन्वते ।
यथा देवान्त्रतिमूषेम पाक्वदा सर्वनातिमिदितिं वृणीमहे ॥३॥
इन्द्री अस्मे सुमनो अस्तु विश्वहा राजा सोमः सुवितस्याध्येतु नः ।
यथायथा मित्रधितानि संद्युरा सर्वतातिमिदितिं वृणीमहे ॥१॥
इन्द्रे उक्थेन शर्वसा पर्रद्धे वृह्हस्पते प्रतर्गतास्यायुपः ।
यज्ञो मनुः प्रमितिनः पिता हि कुमा सर्वतातिमिदितिं वृणीमहे ॥५॥
इन्द्रेस्य नु सुकृतं देव्यं सहोऽभिगृहे जित्ता मेधिरः कुविः ।
यज्ञश्ये मृह्दिये चाक्रस्तम् आ सर्वतातिमिदितिं वृणीमहे ॥६॥

## 100.

Índra dríhya maghavan tvávad íd bhujá ihá stutáh sutapá bodhi no vridhé devébbir nah savitá právatu srutám á sarvátatim áditim vrinīmahe | 1 | bhárāya sú bharata bhāgám ritvíyam prá väyáve sucipé kraudádishtaye | gaurásya yáh páyasah pītím anasá á sarvátatim áditim vrinīmahe | 2 | á no deváh savitá sävishad váya rijūyaté vájamānāya sunvaté | yáthā deván pratibhúshema pākavád á sarvátātim áditim vrinīmahe || 3 || índro asmé sumánā astu visváhā rájā sómah suvitásyádhy etu nah | yáthā-yathā mitrádhitāni samdadhúr á sarvátātim áditim vrinīmahe | 4 || índra ukthéna sávasa párur dadhe bríhaspate pratarītásy áyushah | yajñó mánuh prámatir nah pitá hí kam á sarvátātim áditim vrinīmahe | 5 | indrasya nú súkritam daívyam sáho 'gnír grihé jaritá médhirah kavíh | yajñás ca bhūd vidáthe cárur ántama á sarvátātim áditim vrinīmahe | 6 | 16 |

O affluent resplendent Lord, well-known as acceptor of devotional prayers, praised on this occasion, may you be favourable to our progress. May the impeller, associated with other divine powers, hear us and protect us. We love all-pervading Infinity, the common mother of us all.

Offer to the resplendent Lord, the cherisher of all, the share appropriate to the season: offer it to the divine wind, the drinker of the pure elixir, who clamours as he travels, who obtains a draught of pure milk. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all. 2

May the divine impeller generate well-dressed food for every one of our devoted house-holders, who serve with libations, and thereby are in good favour with Nature's bounties. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all.  $_3$ 

May the Lord of resplendence be favourably disposed towards us every day; may the sovereign blissful Lord accept our praises, and be pleased to bestow upon us friendly treasure. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all. 4

By His laudable strength, the Lord of resplendence sustains every limb of mine; O Lord Supreme, you are the lengthener of my life. May the devotion, may the intellect and wisdom grant us happiness. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all. 5

The divine force of the Lord of resplendence is just and appropriate; the fire-divine abides in our dwelling. He is the praiser of Nature's bounties, the receiver of oblations, the sage, and is worhty of sacrifice at the altar, beautiful, and most near. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all. 6

न वो गुहां चक्रम् भृिरं दुष्कृतं नाविष्टयं वस्यो देवहेळेनम् ।

साकिनी देवा अर्थतस्य वर्षम् आ स्वेनीत्मिदिति वृशीमहे ॥७॥
अपामीवां सिव्ता सीविष्क्यर्थवरीय इद्षे सेधन्त्वद्रेयः ।

सावा यत्रं मधुपुदुच्यते वृहदा स्वेनीत्मिदिति वृशीमहे ॥८॥
कुर्वा यावा वसवोऽस्तु सोतिष्ट विश्वा हेपीसि सनुतर्थयोत ।
स नी देवः सेविना पायुरीख्य आ स्वेनीत्मिदिति वृशीमहे ॥९॥
कर्न गावो यवेसे पीवी अत्तन ऋतस्य याः सर्दने कोशे अङ्खे ।
तन्तुरेव तन्यों अस्तु भेपजमा सर्वनीतिमदिति वृशीमहे ॥९॥
ऋतुप्रावी जरिता अर्थताम्य इन्द्र इद्भव्य प्रमेतिः सुतार्यताम् ।
पृशम्धिद्विय्यं यस्यं सिक्त्य आ सर्वनीतिमदिति वृशीमहे ॥९॥
चित्रस्ते मानुः केतुप्रा अभिष्टिः सन्ति स्पृधी जरिष्या अर्थृष्टाः ।
रिजेप्टया रच्यां पृथा आ गोस्तृत्पृपीत् पर्यग्रं दुवस्युः ॥९२॥

ná vo gúhā cakrima bhúri dushkritám návíshtyam vasavo devahélanam | mákir no devā ánritasya várpasa á sarvátātim áditim vrinīmahe || 7 || ápámīvām savitá sāvishan nyàg várīya íd ápa sedhantv ádrayah | grávā yátra madhushúd ucyáte brihád á sarvátātim áditim vrinīmahe || 8 || ürdhvó grávā vasavo 'stu sotári vísvā dvéshānsi sanutár yuyota | sá no deváh savitá pāyúr ídya á sarvátātim áditim vrinīmahe || 9 || úrjam gāvo yávase pívo attana ritásya yáh sádane kóse angdhvé | tanúr evá tanvò astu bheshajám á sarvátātim áditim vrinīmahe || 10 || kratuprávā jaritá sásvatām áva índra íd bhadrá prámatih sutávatām | pūrnám údhar divyám yásya siktáya á sarvátātim áditim vrinīmahe || 11 || citrás te bhānúh kratuprá abhishtíh sánti sprídho jaraniprá ádhrishtāh | rájishthayā rájyā pasvá á gós tútūrshaty páry ágram duvasyúh || 12 || 17 ||

O Lord of wealth, we have not committed any great sin against you secretly, nor any open action causing the anger of Nature's forces; let not, O divine powers, any of us adopt falsehood of any form in our life. We love the all-pervading universal Infinity, the common mother of us all. 7

May the divine sun drive away our disease; may the mountains ward off our most heinous (crimes); may we live there where the austere enlightened sages sing praises in loud voice. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all-8

O possessor of wealth and wisdom, may our prestige be high in our sacred selfless offerings; may you disperse all my secret adversaries; the divine impeller is our adorable protector. We love the all-prevading Infinity, the common mother of us all. 9

O cows, revered and respected in the cow-stall, on sacred occasions, may you eat abundant fodder in the pasture; may your body be the remedy for our body. We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all.  $_{10}$ 

The Lord of resplendence is the fulfiller of pious acts, the glorifier of all, the guardian of the offerers of libations, and the auspicious forethought. For his libation the heavenly pitcher is filled (with divine elixir of sweetness). We love the all-pervading Infinity, the common mother of us all. 11

O resplendent Lord, your splendour is wonderful, is fulfiller of our pious aspirations, and is most desirable; your divine actions are capable of replenishing the wealth of your worshippers and are irresistible; therefore, may you lead us, as a servant (the bullock driver) leads a bullock on a straight path by fastening a pain-giving rope through his nostrils. 12

(१०१) एकोत्तरपाततमं सूत्तस्

(१-६२) द्वावक्षणंत्र्यास्य स्तुकस्य सीरयो चुच क्रपिः। विश्वे देवा क्रत्विको वा देवताः।
(१-६, ७-८, १०-११) प्रयमानिद्वषस्य सप्तस्यष्टमीद्दास्येकाद्द्यीनाष्ट्रपाञ्च
नियुप्, (७, ६) अतुर्योषष्ठयोगांवशी, (५) प्रश्रम्या इहती, (९, १२)
नवनीद्वादस्योभ कारती छन्तांसि ॥

11 41

उर्युच्यच्वं समेनसः सखायः सम्प्रिप्तिन्वं बृहवः सनीळाः ।
दृष्टिकामृप्तिमुपसं च देवीमिन्द्रवितोऽवेसे नि क्षेये वः ॥१॥
मृन्द्रा कृष्णुच्वं धिय आ तेनुच्वं नार्वमिन्द्रियरेणीं कृषुच्वन् ।
एण्कृषुच्वमायुघारं कृषुच्वं प्रार्थं यक्तं प्र णेयता सखायः ॥२॥
पुनक् सीरा वि युगा तेनुच्वं कृते योनी वपनेह बीजेम् ।
गिरा च श्रुष्टिः समेरा असेन्ते। नेदीय इत्सृण्यः प्रक्रमेयीत् ॥३॥
सीरा युक्तन्ति कृषयो युगा वि तेन्वते पृथेक् । धीरा देवेषुं सुन्त्र्या ॥४॥
निराहाबाक्यातन् सं वर्त्रा देघातन ।
सिमानिया अवत्रमुद्रिणं वृयं सुषेकुमनुपिक्षतम् ॥५॥
एण्केताहाबमवृतं सुवर्त्रं सुषेकुमनुपिक्षतम् ॥६॥

101.

Úd budhyadbvam sámanasah sakhāyah sám agním indhvam bahávah sánīļāh | dadhikrám agním ushásam ca devím índrāvató 'vase ní hvaye vah || I || mandrá krinudhvam dhíya á tanudhvam návam aritrapáranīm krinudhvam | íshkrinudhvam áyudháram krinudhvam práncam yajñám prá nayatā sakhāyah || 2 || yunákta sírā ví yugá tanudhvam krité yónau vapatehá bíjam | girá ca srushtíh sábharā ásan no nédīya ít srinyah pakvám éyāt || 3 || sírā yuñjanti kaváyo yugá ví tanvate príthak | dhírā devéshu sumnayá || 4 || nír āhāván krinotana sám varatrá dadhātana | siñcámahā avatám udrínam vayám sushékam ánupakshitam || 5 || íshkritāhāvam avatám suvaratrám sushecanám | udrínam siñce ákahitam || 6 || 10 ||

Awake friends, and kindle fire-divine; may you be of one mind — you, who are many in number, and dwell togetherunder one-roof; I invoke you, O vital breath, fire-divine, and dawn; may you be associated with radiant sun for our protection.

Compose pleasant hymns, spin out your songs and praises, construct the ship which is propelled by oars, prepare your weapons, make all things ready, and let the sacrifical fire be enkindled.

May you harness the ploughs, and fit on the yokes; now that the womb of earth is ready, sow the seed therein, and through our benedictions may there be abundant food; may the grain fall ripe towards the sickle. 3

The wise farmers, aspiring happiness with reliance in Nature's bounties, harness the ploughs, and lay the yokes apart. 4

May we set up the cattle-troughs, and securely fasten on the straps to it; let us supply water in copious streams (to our fields), from our wells, unfailing and full. 5

I pour out water from the well, whose cattle-troughs are ready for the purpose—water that is nice for watering the fields and taken from wells not to be exhausted. 6

11237

प्रीणीताश्विन्दितं जयाय स्वस्तिवाहं रघुमित्हेणुष्वम् । व्रोणादावमवतम्यमेषकृमेत्रेयकोशं सिद्यता नृपाणेम् ॥॥॥ व्रजं रुणुष्वं स हि वी नृपाणो वमें सीव्यध्वं बहुता पृथ्नि । पुरेः कृणुष्वमायेसीरपृष्ट्या मा वेः सुस्रोषमसो देहेता तम् ॥८॥ आ वो धियै युद्दियो वर्त कुत्ये देवा देनीं येजतां युद्धियमिष्ट । सा नी दुद्दीय्यवंसेव गृत्वी सुद्दस्थारा पर्यसा मुद्दी गोः ॥९॥ आ त् विश्व हरिर्मी द्रोह्यस्थे वाद्यीमिस्तक्षतात्रमुन्मयीमिः । परि ष्वजध्वं दर्श कृक्ष्यामिष्टमे धुरो प्रति विद्धं युनक्त ॥१०॥ कुमे धुरो विद्धाप्यवं नि पू देधिष्वमस्वनन्त उत्सम् ॥११॥ कर्षृष्ठरः कपृथसुद्देधातन चोदयंत खुदत् वाजसातये । निष्टिम्यंः पुत्रमा च्यावयोतय इन्द्रं सुवाधं इह सोमंपीतये ॥१२॥ निष्टिम्यंः पुत्रमा च्यावयोतय इन्द्रं सुवाधं इह सोमंपीतये ॥१२॥

prīnītāsvān hitam jayātha svastivāham ratham ít krinudhvam | drónāhāvam avatam asmacakram ansatrakosam sincatā nripānam | 7 || vrajām krinudhvam sā hí vo nripāno varma sīvyadhvam bahulā prithūni | purah krinudhvam ayasīr adhrishtā mā vah susroc camaso drínhatā tam || 8 || ā vo dhíyam yajníyām varta ūtaye devā devím yajatām yajníyām iha | sā no duhīyad yavaseva gatví sahasradhārā payasā mahí gauh || 9 || ā tū shinca harim īm dror upasthe vāsībhis takshatāsmanmayībhih | pari shvajadhvam daṣa kakshyābhir ubhé dhúrau prati vahnim yunakta || 10 || ubhé dhúrau vahnir āpíbdamāno 'ntar yoneva carati dvijānih | vanaspatim vana āsthāpayadhvam ní shū dadhidhvam akhananta útsam || 11 || kaprin narah kapritham úd dadhātana codayata khudata vajasātaye | nishtigryah putram ā cyāvayotaya índram sabādha iha somapītaye || 12 || 19 ||

Refresh the horses, and take from them the good work of ploughing. Equip a chariot laden with good fortune. Give water to your fields taken from wells, having wooden cattle troughs and a stone rim along with a receptacle like armour. Sweet water (of well is) for the drinking of men also. 7

Construct the cow-stall, for that is the drinking place of your leaders (of your men), fabricate armour, manifold and ample. Make cities of iron strong and impregnable; let not your ladle leak; make it strong and unbreakable. 8

O holy divine powers, I would like to draw your attention at this place of dedication and worship towards me for my protection. Our sacrifice pours milk for us, like a stately cow, yielding thousand streams of milk after having eaten fodder in plenty and having returned to their home (in the evenings). 9

Pour out the golden-tinted elixir into the wooden pitcher, fabricated with axes forged out of stones and girded one by one; fill up the herbal elixir in ten pitchers and process the juice. May you also harness the beast of burden (ox or horse) to the two poles of the chariot. 10

Within the two chariot-poles beast of burden, the car-horse goes pressed closely, as in his dwelling or at the sacrifice moves the person with two wives. May you place the "Lord of Forests" (the herbal elixir) in a wooden pot, and store up the juice in it without digging. (The wooden pot full of elixir is like a well which has not been dug). 11

O men, Lord of resplendence is the giver of happiness. May you invoke and evoke this giver of bliss and pleasure; love Him, be sportive with Him and then He would provide all food and sustenance. Invoke Him that He, the son of the suns, comes to you here in your closest proximity to your sacrifice and accepts your devotional expressions. 12

(१०२) ब्युक्तरपाततमं स्कम्

(१-१२) द्वार्ववर्षस्यास्य स्कस्य नाम्यंचो बुद्धतं ऋषिः । दुषण इन्द्रोः वा देवता । (१, ६, १३) प्रयमादृतीयाद्वादशीनाभृषां शृद्धती, (२, ४-११) द्वितीयायाध्युध्यांवद्यानाश्च त्रिवृष् इन्द्रती ॥

201

मिथ्कृतुमिन्द्रीऽवतु धृष्णुया पुरुद्धत श्रवाय्ये धनभक्षेष उत्स वातो वहति वासो अस्या अधिरथं यदर्जयत्सहस्त्रेम् । रथीरेमृन्मुद्गलानी गविष्टी भरे कृतं व्येचेदिन्द्रसेना ॥२॥ अन्तर्येच्छ जिघासतो वर्जमिन्द्राभिदासतः मघवन्नार्यस्य वा सन्नतर्यवया दासस्य उद्गो हदमीपवअहीषाणः कृटै सा तहदभिमातिमेति । त्र मुष्कमीरः श्रवं इच्छमीनोऽजिरं बाह् अभरित्सपीसन् ॥२॥ न्यकन्द्रयञ्जपयन्तं एनममेहयन्व्रयभं सध्य तेन सूर्भवे शतवेलाहस्रं गवां मुद्रीतः प्रधने जिगाय ॥५॥ कुकर्दिव बूषमा युक्त आसीद्वावचीत्सारीधरस्य केशी । दुधेर्युक्तस्य द्रवेतः सहानेस ऋच्छन्ति ष्मा निष्पदो सद्गलानीम् ॥६॥

## 102.

Prá te rátham mithūkrítam índro 'vatu dhrishnuyá asmínn ājaú puruhūta ṣraváyye dhanabhakshéshu no 'va || 1 || út sma váto vahati váso 'syā adhiratham yád ájayai sahasram | rathír abhūn mudgalánī gávishṭau bháre kṛitám vy aced indrasena || 2 || antár yacha jíghānsato vájram indrábhidásatah | dasasya vā maghavann áryasya vā sanutái yavayā vadhám || 3 || udnó hradám apibaj járhṛishāṇaḥ kūṭaṃ sma tṛinhád abhímātim eti | prá mushkábhāraḥ ṣráva ichámāno 'jirám bāhū abharat síshāsan || 4 || ny àkrandayann upayánta enam ámehayan vṛishabhám madhya ājéḥ téna sūbharvaṃ ṣatávat sahásraṃ gávām múdgalaḥ pradháne jigāya || 5 || kakárdave vṛishabhó yuktá āsīd ávāvacī sárathir asya keşí | dúdher yuktásya drávataḥ sahánasa rɨchánti shmā nishpádo mudgalánīm || 6 || 20 ||

May the resplendent head or leader, by His powers protect your chariot that has been left alone. Defend us, O much invoked, in this glorious fight against the raiders for the recovery of our wealth.

The wind makes her garments flap, when she, the prowess of our resplendent Lord, wins a cart-load worth a thousand. In the quest of cattle, Mudgalani, the prowess of our Lord, has been the charioteer. The army of the resplendent king recovers the wealth seized in battles. 2

O resplendent king, please strike with your bolt the assailants, who would kill us otherwise; ward off, O bounteous, the secret weapon of our foe, be he a heathen or one of our cultured race. 3

Rejoicing, it (the bull yoked or the armoured tank or car) drinks to its full a pool of waters or liquid fuel; it cleaves the mountain peak, it goes against the enemy. Endowed with vigour, eager for fame, assailing the quick-moving foe, it seizes him, the foe, with both of its mechanized arms. (A conflict between the sun and clouds, or the soul and the evil tendencies). 4

They approach the bull and make him roar in the midst of the battle. I, the resplendent sun, the subduer of the high spirits of the foes or clouds (mudgala), thereby gain in war hundreds and thousands of milch-cattle, well-nourished. 5

The bull (or the armoured car) has been yoked for the destruction of the enemy; his long-haired, well-trained driver, the yoke-fellow, makes him roar; rushing on with the wagon of the irresistible yoked armoured car, the warriors coming forth go to pay tributes to the prowess of the king (mudgalani). 6

113.20

उत प्रधिसुद्हिशस्य विद्वानुपयिन्वसंस्यमम् शिक्षेत् ।
हन्द्व उद्यंवत्पित्मध्यानामरेहृत प्रधामिः कुकुद्यान् ॥७॥
शुनमंद्वाव्यत्तकपूर्वी यंत्रमयां दार्वानसमानः ।
नृम्णानि कृष्वन्वहवे जनाय गाः पर्यश्चानस्तविपीरधत्त ॥८॥
इमं तं परय वृप्मस्य युक्चं काष्ट्रायां मध्ये द्वष्टणं शयानम् ।
येने जिगाये शतवत्सहस्तं गयां सुद्रेलः पृत्नाज्येषु ॥९॥
आरे अधा को न्विश्या देदशं यंयुक्जन्ति तम्बा स्थापयन्ति ।
नारम् तृणं नोद्कमा भर्न्त्युत्तरी धुरो वहति प्रदेदिशत् ॥१०॥
परिवृक्तेयं पनिविध्यमानुद् पीष्याना कृष्वक्रेणेव सिश्चन् ।
पर्षेप्यां चिद्रथ्या जयेम सुमङ्गलं सिनेवदस्तु सातम् ॥११॥
व्या यदानि वृष्णा सिपाससि चोदयन्वधिणा युजा ॥१२॥

utá pradhím úd ahann asya vidván úpāyunag vánsagam átra síkshan | índra úd āvat pátim ághnyānām áranhata pádyābhiḥ kakúdmān ||7|| sunám ashtrāvy àcarat kapardí varatráyām dán ānáhyamānaḥ | nrimnāni krinván baháve jánāya gáh paspaṣānás távishīr adhatta ||8|| imám tám paṣya vrishabhásya yúnjam káshṭhāyā mádhye drughaṇám ṣáyānam | yéna jigáya ṣatávat sahásram gávām múdgalaḥ pritanájyeshu ||9|| āré aghá kó nv ìtthá dadarṣa yám yunjánti tám v á sthāpayanti | násmai trínam nódakám á bharanty úttaro dhuró vahati pradédiṣat || 10 || parivriktéva pativídyam ānaṭ pípyānā kúcakreneva sincán | eshaishyà cid rathyà jayema sumangálam sínavad astu sātám || 11 || tvám víṣvasya jágataṣ cákshur indrāsi cákshushaḥ | vríshā yád ājím vríshaṇā síshāsasi codáyan vádhrinā yujá || 12 || 21 ||

The sage (the King) has fitted up the frames of the car, has also harnessed the bull, and has trained him for his work. The resplendent king protects the lord of the inviolable (cows), and the bull or buffalo, rushes along with speed. 7

Wielding the goad, (the resplendent king) with the braided hairs proceeds happily, fastening the strap to the wooden pole of the car or waggon, and distributing riches to many people, and caressing the oxen he acquires vigour. B

Behold this mace, the ally of the bull car, lying midway in the field of the battle, with which I, the swallower of passions and pride, have won hundreds and thousands of riches in war.  $_9$ 

Who sees the evils near so closely? They stop the bull which they yoke; they stop; to him they provide neither fodder nor water. Being above (the bull), he bears the chariot-pole of the car and declares (victory of his lord on the opponents). 10

Just as a wife, who has been abandoned, rejoices to find her husband coming back again; and as a cloud expanding when pouring forth rain with the aid of the earth's disc, fully determined to succeed for our charioteer in the conflicts, may we win (the award). May good fortune (peace and prosperity), together with food, be given to all of us. 11

O resplendent Lord (or O resplendent sun), you are the eye of the whole world, when, O showerer (of benefits), urging on your two vigorous steeds, yoked to your car, you proceed to win battle with full confidence. 12 ( १०३ ) स्पृत्तरशतसर्व सक्तन

(१--१३) वयोदशर्षस्यास्य स्कृत्सेन्द्रोऽप्रतिस्य क्रकिः। (१-३, ५-११) वयश्रविद्यस्य वयस्यापि-स्तार्थाक्षेत्रः, (७) बहुर्ष्या बृहस्यतिः, (१२) व्यवस्या क्षया देवी, (१३) क्योदस्याधेन्द्रो मस्तो वा देवताः। (१--१२) प्रवजादिद्यस्यां विदुर्, (१३) प्रयोदस्याधानुषु क्रन्यती ॥

1331

खाडाः शिशाना वृपमा न भीमा चनायनः शोर्मणभ्वर्षणीनाम् ।
संकन्देनोऽनिम्प्रिय एक्यीरः शतं सेनां अजयत्साक्तिन्तः ॥१॥
संकन्देनेनानिम्प्रिणं जिप्णुनां युत्कारेणं दुभ्यवनेनं पृष्णुनां ।
तदिन्त्रेण जयत् तत्तर्हष्यं युधे नर् इष्ट्रहस्तेन वृष्णां ॥२॥
स इष्ट्रहस्तेः स नियुद्धिभिर्वशी संस्रष्टा स युध् इन्त्रों गुणेनं ।
संस्रष्ट्रहस्तेः स नियुद्धिभिर्वशी संस्रष्टा स युध् इन्त्रों गुणेनं ।
संस्रष्ट्रहस्तेः स नियुद्धिभिर्वशी संस्रष्टा स युध् इन्त्रों गुणेनं ।
संस्रष्ट्रहस्तेः स नियुद्धिभिर्वशी संस्रष्टा स्रतिहितामित्रस्तां ॥३॥
प्रहस्तेः परि दीया रथेन रक्षोद्दामित्रीं अप्याचेनानः ।
श्रमुजन्तसेनाः प्रमृणो युधा जयमस्माक्ष्मेष्यविता रथानाम् ॥४॥
प्रमुजन्तसेनाः प्रमृणो युधा जयमसमाक्ष्मेष्यविता रथानाम् ॥४॥
प्रमुजन्तसेनाः स्रविदः प्रवीदः सहस्वान्वाजी सर्हमान दुष्यः ।
अभिर्वरि ग्रोविदं वर्षवादुं जयन्तुमम्मं प्रमृणन्तुमोजसा ।
इमं संजाताः अनु वीरयष्ट्रमिन्द्रं सखायोः अनु सं रेमष्यम् ॥६॥

103.

Asúh sísano vrishabhó ná bhīmó ghanaghanáh kshóbhanas carshaninám | samkrándano 'nimishá ekaviráh satám sénā ajayat sākám índrah | 1 | samkrándanenānimishéna jishnúnā yutkāréna duşcyavanéna dhrishnúnā | tád índrena jayata tát sahadhvam yúdho nara íshuhastena vríshnā | 2 | sá íshuhastaih sá nishangíbhir vasí sámsrashtā sá yúdha índro ganéna | samsrishtajít somapá bāhusardhy ugrádhanvā prátihitābhir astā | 3 | bríhaspate pári dīyā ráthena rakshohámítraň apabádhamanah | prabhanján sénāḥ pramriņó yudhā jáyann asmākam edhy avitā ráthānām | 4 | balavijnāyá sthávirah právīrah sáhasvān vājí sáhamāna ugráh | abhívīro abhísatvā sahojá jaítram indra rátham á tishtha govít | 5 | gotrábhídam govídam vájrabahum jáyantam ájma pramrinántam ójasā i imám sajātā ánu vīrayadhvam índram sakhāyo ánu sám rabhadhvam 6 22 1

The powerful king is swift. He, like a formidable bull sharpens his horns; he is terrific; he stirs up the people, and slays his foes. He is loud-shouting, ever-vigilant, the chief of heroes; he conquers at once a hundred hosts.

With the powerful king, who is loud-roaring, ever vigilant, the victorious, the warlike, the unconquerable, the daring, the hurler of arrows, the showerer, may you, O warriors, and leaders, overcome enemies in the combat. 2

The king rules with the help of arrow-bearing warriors who are armed with swords. He is the subduer, the warrior, and is one who encounters a multitude of foes. He conquers those who encounter him. He is the drinker of the elixir. Being strongarmed and having a powerful bow, he shoots with well-aimed arrows. 3

Come with your chariot, O Lord of vast kingdom, the slayer of wicked, driving off your enemies, crushing off enemies and demolishing them. O victorious in battle, may you be the defender of our chariots.

O glorious king, you are known by the strength; you are mighty, herioc, overpowering, vigorous, enduring, and fierce. You are attended by heroes; assisted by mighty men, you are source of strength and the winner of wealth; may you ascend your triumphant chariot. 5

O kindred warriors, fellow friends, follow the powerful king, who is the breaker of mountains, and the acquirer of water; who is armed with the thunderbolt, and who conquers the swift foe and destroying the enemy by his might, shows his zeal and courage.

15.20

ङ्गीभ गोत्राणि सहसा गाहंमानाऽदयो वीरः शतमन्यरिन्हंः। दुश्यवनः पृतनापाळयुष्योवं उत्साकं सेनां अवतु प्र युत्सु ॥७॥ इन्द्रं आसां नेता बृहस्यतिर्दक्षिणा युज्ञः पुर एतु सौमेः। देवसेनानांमभिभञ्जतीनां जर्यन्तीनां मस्ती यन्त्वग्रम् ॥८॥ इन्द्रेस्य घूष्णो वर्रणस्य राज्ञे आदित्यानी मरुनां शर्धे उग्रम् । महामैनसां भुवनस्युवानां घोषी देवानां जर्वनामुद्दस्थात् ॥९॥ उद्दर्पय मघवन्नायुधान्युत्सत्वनां मामकानां मनांसि उद्देत्रहन्याजिनां वार्जिनान्युद्रथीनां जयेतां यन्त घोषीः ॥१०॥ अस्ताकिमन्द्रः समृतेषु ध्वजेप्वस्माकं या इपवस्ता ज्यन्तु । अस्मार्कं वीरा उत्तरे भवन्त्वस्मां ई देवा अवता हवेषु ॥५९॥ अमीपौ चित्तं प्रतिलोभयन्ती गृहाणाङ्गान्यप्ये परेहि। ज्ञान प्रेहि निर्देह इत्स शोकीन्धेनामित्रास्तर्मसा सचन्ताम् ॥५२॥ प्रेता जर्यता नर इन्हों वः शर्म यच्छत उद्या र्वः सन्त बाहवीऽनाधप्या यथासेय 119311

abhí gotráni sáhasā gáhamāno 'dayó vīráh satámanyur índrah | duscyavanáh pritanāshál ayudhyò 'smákam sénā avatu prá yutsú | 7 | índra āsām netá bríhaspátir dákshinā yajňáh purá etu sómah | devasenánām abhibhanjatinám jáyantīnām marúto yantv agram | 8 || indrasya vrishno várunasya rájňa adityánam marútam sárdha ugrám | mahámanasam bhuvanacyavánam ghósho devánam jáyatam úd asthat | 9 || úd dharshaya maghavann áyudhany út sátvanam māmakánam mánansi i úd vritrahan vajínam vájinany úd ráthânām jáyatām yantu ghóshāḥ | 10 | asmákam índrah sámriteshu dhvajéshv asmákam yá íshavas tá jayantu asmákam vīrā úttare bhavantv asmán u devā avatā háveshu | 11 || amíshām cittám pratilobháyantī grihānāngāny apve párehi abhí préhi nír daha hritsú sókair andhénāmítrās támasā sacantām | 12 | prótā jáyatā nara índro vah sárma yachatu ugrá vah santu bahávo nadhrishyá yáthásatha 13 | 25 |

May the king, who is pitiless and heroic, who is invincible and irresitible, with hundredfold powers, and who overthrows armies, destroy the strongholds of enemies, and protect our armies in battles.

May the powerful king, the leader of these armies, may the spirit of wise and wealthy worshippers, and well-wishers be aroused; let the warriors march in the van of the destroying and victorious armies of divine powers.

May the mighty force of the showerer king, and of the royal protector, of the enlightened sages and brave soldiers, be ours. Very much high is the tempo of the magnanimous and high-minded warriors who cause the worlds tremble.

Bristle up, O bounteous; our weapons excite the spirits of our heroes; O slayer of evils, let the speed of the horses be accelerated; let the noises of the conquering chariots be increased.

When our banners and flags are raised high in concurrence, may the powerful king be our defender; may the arrows shot from our side be victorious; may our warriors be triumphant; O enlightened powers, protect us in battles. 11

Bewildering the senses of our foes, O poison-fed wind, seize their limbs and depart, attack them, causing injury to their hearts, with burns and pains; let our enemies be submerged in utter darkness. 12

Advance, O warriors, advance and conquer; the resplendent king is your sure repose and happiness. May your arms be strong, so that none injures you and victory becomes yours. 13

( १०४ ) पतुरुत्तरशततमं स्कय

(१-११) एकादशर्थस्थास्य स्तास्य वैश्वामित्रीऽहक अधिः। इन्हो देवता । शिहुष् बन्दः ॥

असावि सोमः पुरुद्दृत् तुभ्यं हरिभ्यां युद्धमुपं याद्वि त्यंम् ।
तुभ्यं गिरो विप्रवीरा इयाना दंधन्वर ईन्ट्र पियां सुतर्य ॥१॥
अप्सु धृतस्यं हरिवः पिबेह रिभः सुतस्यं जुठरं पृणस्त ।
मिमिक्षुर्यमद्रंग इन्द्र तुभ्यं तेभिवंधस्य मदंमुक्थवाहः ॥२॥
प्रोम्नां पीति वृष्णं इयिं सुत्यां प्रये सुतस्यं हर्यश्च तुभ्यम् ।
इन्द्र धेनीभिदिह मदियस्य धीभिविश्वांभिः शच्यां गृणानः ॥३॥
कृती श्रीविस्तवं वीयेण वयो दर्धाना उद्दित्तं ऋतृहाः ।
प्रजावदिन्द्र मनुषो दुरोणे तुस्युर्गृणन्तः सधुमायासः ॥४॥
प्रणीतिभिष्टे हर्यश्च सुष्टोः सुपुम्नस्यं पृदुहस्तो जनासः ।

### 104.

महिद्यामृति वितिरे द्योनाः स्तोतारे इन्द्र तर्व सृनतांभिः ॥५॥

Ásāvi sómah puruhūta túbhyam háribhyām yajūám úpa yāhi túyam | túbhyam gíro vípravīrā iyānā dadhanvirá indra píbā sutásya || 1 | apsú dhūtásya harivah píbehá nríbhih sutásya jatháram prinasva | mimikshúr yám ádraya indra túbhyam tébhir vardhasva mádam ukthavāhah || 2 || prógrām pītím vríshna iyarmi satyām prayaí sutásya haryasva túbhyam | índra dhénābhir ihá mādayasva dhībhír vísvābhih sácyā grinānáh || 3 || ūtí sacīvas táva vīryèna váyo dádhānā usíja ritajūáh | prajávad indra mánusho duroné tasthúr grinántah sadhamádyāsah || 4 || prápītibhish te haryasva sushtóh sushumnásya parurúco jánāsah | mánhishthām ūtím vitíre dádhānā stotára indra táva sūnrítābhih

O much-invoked effulgent Lord (or the Sun), the elixir has been effused for you; please come quickly to this place of sacrifice with your two steeds—the two energies to cherish our offerings; our praises recited by the mighty singers are flowing to you; may you accept our homage.

O Lord of vigorous energies, at this ceremony, accept our offerings of divine elixir mixed with water (homage supplemented with a will to act), and fill your belly with the libation offered by the sages, which the constant efforts have expressed out for you (just as juice of a plant extracted with stones). May those of you who are carried by hymns enhance their exhilaration with (our words of praise accompanied with sacred rites). 2

(O resplendent sire) of vigorous energies, showerer of benefits, I send you strong exhilarating elixirs that you may proceed (forward on your assignments). O resplendent, so well known for your prowess, be exhilarated at this ceremony with praises and with all customary rites. 3

O powerful resplendent sire, people have assembled here in the house of the person (who is the institutor of the sacred public rite); these people are such noble persons as enjoy food, not alone, but along with their offsprings (and dependents), and are cognizant with the knowledge of eternal law and they have a full reliance in your protection and prowess. They glorify you and share your exhilaration. 4

O Lord of vigour and energy, you are deservedly praised for your generosity as a bestower of wealth and happiness; through your guidance and munificence, people obtain most liberal help; every one praises you for your excellent favours, given to all and sundry without discrimination. 5

10年5月

उप ब्रह्माण हरियों हरिश्यां सोमस्य याहि पीतिये सुतस्य । इन्हें त्या युद्धाः क्षमंमाणमानइ द्वाशां अंस्यप्यस्य प्रकृतः ॥६॥ महस्रेयाजमभिमातियाहं सुनरेणं मुघवानं सुवृक्तिम् । उप भूपन्ति गिरो अप्रेतीतिमन्द्रं नमस्या जित्तुः पंनन्त ॥७॥ सप्तापा देवीः सुरणा अर्थन्ते याभिः सिन्युमतेर इन्ह पूर्भित् । नुवृति खोला नर्य च स्रवन्तीदेवेश्यो गातुं मनुप च विन्दः ॥८॥ अपो महीर्गभ्यस्तरमुग्रोऽजीगरास्यधि देव एकः । इन्ह यास्यं वृत्रन्यं चुक्यं नाभिविधास्तर्म्च पुपुष्याः ॥९॥ विरेष्यः कतुरिन्द्रः सुक्षास्तरुनापि धेनां पुरुहृतमिष्टि । आदियद्वमर्म्हणादु स्युक्तं संसाह द्वाकः पृत्तेना अभिष्टिः ॥५०॥ शुनं ह्वेम मुघवानिमन्द्रमुख्यन्तेष् नृत्तमं वाजसातो । शृष्यन्तंमुग्रमृत्वे सुमत्मु वन्तं युत्राणि संजितं धर्नानाम् ॥१९॥

upa bráhmáni harivo háribhyam sómasya yāhi pitáye sutásya | índra tvä yajñáh kshámamānam ānad dāṣván asy adhvarásya praketáh || 6 || sahásravājam abhimātisháham sutéranam maghávānam suvriktím | úpa bhūshanti gíro ápratītam índram namasyá jaritúh pananta || 7 || saptápo devíh suránā ámriktā yábhih síndhum átara indra pürbhít | navatím srotyá náva ca srávantīr devébhyo gātúm mánushe ca vindah || 8 || apó mahír abhíṣaster amuñcó 'jāgar āsv ádhi devá ékah | índra yás tvám vritratúrye cakártha tábhir visváyus tanvàm pupushyāh || 9 || vīrényah krátur índrah suṣastír utápi dhénā puruhūtám īṭṭe | árdayad vritrám ákrinod u lokám sasāhé ṣakráh prítanā abhishṭíh || 10 || ṣunám huvema maghávānam índram — || 11 || 25 ||

Lord of vigour and energy, come with your two powers to our adorations to accept our elixir of love and homage; O effulgent, the offering reaches you, who are enduring; cognizant of worship: you are the donor of the reward. 6

Our praises celebrate the irresistible resplendent sire (Lord, or sun or the sire), the dispenser of abundant food, the overcomer of enemies, the delighter in the libation, the possessor of opulence, the well-praised; the adorations of the worshipper glorify him.

The seven divine meandering rivers with which you, O resplendent sire, the destroyer of cities, replenish the ocean, flow unimpeded; you discover the nine and ninety flowing rivers and their path for Nature's bounties and men.

You release the great waters from the malignant obstructer; you have been the only divine who watches over them; with those waters which you have employed for the destruction of darknesses, may you, all-vivifying resplendent sire, cherish your own glory.

The radiant sun, the resplendent sire, is the chief of heroes, the accomplisher of great deeds, to whom praise is well-offered; the voice of praise lauds him, the invoked of many. He destroys devil of darknesses and creates light; he is radiant, the conqueror and overcomer of hostile forces. 10

We invoke for our protection the opulent radiant sun, distinguished in this combat; he is the leader in the food-best-owing conflicts; he is terrible in battles, the destroyer of foes, and the conqueror of wealth.

( १०५ ) प्रबोसरगारतमं सुस्रम्

(१-११) एकादरार्थम्यास्य स्तास्य कीस्सो दुमिनः गुमिन्नो गुणतः, विषयस्मनामा गः ऋषिः। इन्हो देवना । (१) प्रयमची गायस्यक्षित्याः (२, ७) हितीयानप्तस्योः पिपीतिकमध्याः (३-६, ८-१०) तृतीयादिनतम्यानकस्यादिकुरस्य नोक्तिकः, (११) एकादस्यान्य विष्कृत् छन्दांसि ॥

115 20

कृदा यंसो स्तोत्रं हर्यत् आवे उमुशा रुष्ट्राः ।
दीर्घ सुतं वाताप्याय ॥१॥
हरी यस्यं सुयुजा विनेता वेर्यन्तानु शेषां ।
लुभा रजी न केशिना पतिर्देन् ॥२॥
अप योरिन्द्रः पार्पज् आ मर्ती न शेशमाणा विभीवान् ।
शुभे यर्युयुजे तविषीवान् ॥३॥
सचायोरिन्द्रअर्हीप् जाँ उपानुसः संपूर्यन् ।
नुद्रयोदिनेतयोः शूर् इन्द्रः ॥४॥
अधि वस्तुस्यो केशिवन्ता व्यर्चस्यन्ता न पुष्ट्ये ।
वनोति शिप्राम्यां शिप्रिणीवान् ॥५॥

#### 105.

Kadá vaso stotrám háryata áva smasá rudhad váh dirghám sutám vatápyāya | 1 || hárī yásya suyújā vívratā vér árvantánu sépā | ubhá rají ná kesínā pátir dán || 2 || ápa yór índrah pápaja á márto ná sasramānó bibhīván | subhé yád yuyujé távishīvān || 3 || sácāyór índras cárkrisha án upānasáh saparyán | nadáyor vívratayoh súra índrah || 4 || ádhi yás tasthaú késavantā vyácasvantā ná pushtyaí | vanóti síprābhyām siprínīvān || 5 || 26 ||

12.00

प्रास्तींहुप्वोजी ऋप्वेभिस्तृतस् शृरः शर्वसा । ऋभुर्न कर्तुभिर्मातृरिश्वी ॥६॥ वज्रं यश्चके सुहत्तीय दस्वी हिरीमुको हिरीमान् । अर्धतहनुरद्वतं न रजः ॥७॥

prástaud rishvaujā rishvébhis tatáksha súrah sávasā | ribhúr ná krátubhir mātarísvā || 6 || vájram yás cakré suhánāya dásyave hirīmasó hírīmān | árutahanur ádbhutam ná rájah || 7 ||

When will our praise reach you, O Lord of wealth, O lover of praises? When will you accept it and let loose the long-protracted blessings for showering rain?

To you belong the two vital energies, which like war-steeds, are well-trained, active, swift, courageous, brilliant as the two worlds. May you, O Lord of vital energies, bestow wealth upon us. 2

The sun repels obstructions and like a mortal tired and affrighted in the combat with the obstructive force (i.e. with dark clouds) and being associated with the forces of vital energies prepares for glorious victory. 3

The sun, the hero, the possessor of two energies, neighing and prancing like horses, the friend of man, for his exhilaration, comes mounted in his chariot, granting him prosperity. 4

He, who has mounted the two long-maned and all-pervading steed-like energies for the nourishment of the sacrificer, asks for love and devotional praise. The sun roars as if with his mighty jaws. 5

Possessor of glorious strength and associated with the glorious vital winds he inspires adoration; the hero abiding in the firmament works with his strength as the wise architects with their supreme designs and structures.

He is golden-bearded and Lord of vital powers, who makes the thunderbolt for the easy destruction of the demon of darkness, and who has irresistible jaws like the vast firmament.

अवं नो वृजिना शिशीह्यूचा वेनेमान्चः ।
नार्वह्या यहा ऋध्यजोपित त्वे ॥८॥
ज्ञथ्या वर्ने वृतिनी भृग्रह्यस्य धृष्ठं मद्यंच ।
मुज्तीवं स्वयंशम् मचायोः ॥९॥
श्चियं ते पृश्चिह्यसंचेनी भृच्छियं द्विरंग्याः ।
यथा स्व पार्वे स्वयंशम् उत्त ॥१०॥
श्चितं वा यदंसुर्व प्रति त्या मुम्बिद इत्थास्तीद्वर्मित्र इत्थास्तीत् ।
आवो यदंस्युहत्ये कृतसपुत्रं प्रायो यदंस्युहत्ये कृतस्वयसम्॥११॥

म अयग्रमार्थेत प्रश्नमीक स्थाप । ( प्रश्नामार्थेत वर्ताः १३, स्वर्धनः १३, स्वर्धाः १३, ।

nábrahmä yajňá rídhag jóshati tvé [8] urdhvá yát te tretínī bhúd yajňásya dhūrshú sádman | sajúr návam svá yasasam sácāyóh [9] sriyé te prísnir upasécanī bhūc chriye dárvir arepáh | yáyā své pátre siñcása út [10] satám vá yád asurya práti tvā sumitrá itthástaud durmitrá itthástaut ávo yád dasyuhátye kutsaputrám právo yád dasyuhátye kutsavatsám [11] [27]

Pancamo 'dhyayah.

# अथ पद्योऽध्यायः ॥

( १.३१ ) पहुत्तरः तनमं सूनम् (१.५१) पुकादशर्षम्यास्य सुतःस्य काध्ययो भूतान् ऋषिः । अभिनी देवने । विषयु छन्दः ॥

डमा उ नृतं निहर्द्धयेथे वि तेन्यांथे थियो वस्तुपसेव। मुधीचीना यार्त्वे प्रेमंजीनः मुहिनेव पृष्ट आ तैमथेथे॥२॥

106.

Ubhá u nūnám tád íd arthayethe ví tanvāthe dhíyo vástrāpáseva | sadhrīcīná yátave prém ajīgaḥ sudíneva príksha á tansayethe || 1 ||

Comminute, O the resplendent, our sins and shortcomings; may we by our hymns win over those who offer no hymns. The offering unaccompanied by sincere prayer and a will to exert accordingly, is not acceptable to you. 8

When three-fold fire burns high for you and rises up and resis on the top of cosmos, then accompanied by the sacrifice, you, the friend of man, ascend with joy on the glorious boat of heaven.

May the earth yield water (or may the cow furnish milk) for mixing with your love, the elixir; may the ladle for the mixture wherewith you pour it into your own vessel be free from defect. 10

When you, O mighty, give hundredfold riches, believers or the friendly ones praise you thus; unbelievers or unfriendly ones also praise you thus; you help the wise man, and destroy the wicked.

## 106

You both, twin divines (pair of day and night), hold the timespace creation (the ceremoniais) spread out as two weavers weave cloths. The institutor of the rites praises you for the fulfilment of his desires. May both of you come united and hence this reminding. Please spread out food for us on this charming day. ड्रप्टारंव फर्वरेषु श्रयेथे प्रायोगेव शाल्या शासुरेथंः।
दृतेव हि छो यशसा जनेषु मापं स्थानं महिषेवविष्पानीत्॥२॥
साकंपुजां शकुनस्येव पृक्षा पृथेवं चित्रा यजुरा गंमिएम्।
अभिरिव देवयोदींदिवांसा परिज्ञानेव यजथः पुरुत्रा॥३॥
आपी वी असो पितरेव पुत्रोग्रेवं रूचा नृपतीव तुर्ये।
इयेव पुष्ट्ये किरणेव भुज्ये श्रीष्ट्रावानेव हव्मा गंमिएम्॥४॥
वंसंगेव पृप्यां शिम्वातां मित्रेवं ऋता शतरा शातंपन्ता।
वाजेवोचा वर्यसा धम्येषा मेपेवेषा संपूर्यांश्रे पुरीषा॥५॥

ushtáreva phárvareshu srayethe prāyogéva svátryā sásur éthah | dūtéva hí shthó yasásā jáneshu mápa sthātam mahishévāpánāt || 2 || sākamyújā sakunásyeva pakshá pasvéva citrá yájur á gamishtam agnír iva devayór dīdivánsā párijmāneva yajathah purutrá || 3 || āpí vo asmé pitáreva putrógréva rucá nripátīva turyaí | íryeva pushtyaí kiráneva bhujyaí srushtīváneva hávam á gamishtam || 4 || vánsageva pūsharyā simbátā mitréva ritá satárā sátapantā | vájevoccá váyasā gharmyeshthá mésheveshá saparyā púrīshā || 5 || 1 ||

मृण्येव जुर्भरी नुर्फरीत् नितोशिव नुर्फरी पर्फ़रीको । जुदुन्युजेव जेमेना मद्देग्य ना मे जुराव्युजर मुराष्ट्री ॥६॥ पुजेव चर्चर्र जार्र मुरायु क्षद्मेवार्थेषु नर्नरीथ उद्या । ऋम् नापेत्वरमुजा खुरजुर्वायुनं पर्परस्थयद्वयीणाम् ॥७॥

srinyèva jarbhárī turphárītū naitoséva turphárī parpharíkā | udanyajéva jémanā maderű tá me jaráyv ajáram maráyu || 6 || pajréva cárcaram járam maráyu kshádmevárthen tartarītha ugrā | ribhű nápat kharamajrá kharájrur yúr ná parpharat kshayad rayīnám || 7 ||

Like two plough bulls, you move towards those who fill you with oblations; you approach like two horses prepared for the fray in order to bring treasure; you are like two glorious messengers among the people. Please do not refuse to accept our offerings like two buffaloes forcibly taken away from the drinking trough. 2

Connected together like the two wings of a bird, you come to our place of noble acts. Like two beautiful animals, you visit our place again and again. You are radiant as fire of the devout worshipper. Like two perambulating priests, you simultaneously bless many of our noble performances at several places. 3

You are our kinsmen. Like two sons, or like two ferocious or fierce shining fires, or like two princes hastening to give protection, or like two bestowers of food you come to feed us. And again, like two luminaries for our joy and like two quick listners, you come to our invocation. 4

You are like two pleasantly moving well-fed bulls. You are like two bestowers of comforts. You are veracious; you are possessors of infinite wealth and you are happy. You may be compared to two horses plump with fodder or to two rams abiding in the firmament. You are to be nourished with food of knowledge and to be cherished with oblations. 5

You are like two mad elephants bending their forequarters and smiting the foe, or you are like the two sons of brave men destroying foes, and cherishing friends; you are as bright as two water-born jewels; may you, O twin divines, render my decaying mortal body free from decay. 6

Fierce twin divines, like two powerful heroes, you enable this moving, perishable mortal frame to cross over the obstructions as over water; extremely intelligent, like two artisans, your chariot, swift as the wind, attains its destination; it pervades all space and it freely distributes riches.

घुमेंव मध् जुठरं सनेक भगेविता तुर्फरी फारिवारेम ।
पुतुरेवं चचुरा चुन्द्रनिण्यित्रनिक्षङ्गा मनुन्या्यं न जर्मा ॥८॥
वृहन्तेव गुम्भरेषु प्रतिष्ठां पादेव गाधं तरेने विदाधः ।
कर्णेव शासुरनु हि स्मरायोद्येव ना भजतं चित्रमप्तः ॥९॥
आरङ्गरेव मध्वेरविथे सार्ष्येव गवि नीचीनीवारे ।
कीनारेव स्वेदंमासिष्विद्यान क्षामेवीर्जा म्य्युमार्त्सचेथे ॥१०॥
ऋध्याम् स्तामं सनुयाम् वाज्मा नो मन्त्रं सर्थेहोपं यानम् ।
यशो न पुकं मध्य गोष्युन्तरा भृतांशो अश्विनोः काममप्ताः ॥१९॥

gharmeva madhu

jathare saneru bhagevita turphari pharivaram | patareva cacara candranirnin manaringa mananya na jagmī | 8 || brihanteva gambhareshu pratishtham padeva gadham tarate vidāthah | karneva sasur anu hi smaratho 'nseva no bhajatam citram apnah || 9 || arangareva madhv erayethe sara ghéva gavi memabare | kmareva svedam asishvidana kshamevorja suyavasāt sacethe || 10 || ridhyāma stómam sanuyama vajam a no mantram sarathehopa yatam | yaso na pakvam madhu goshv antar a bhutanso asvinoh kamam aprāh || 11 || 2 ||

# ( १०७ ) मप्तीचग्दाननमं मृतःस्

(१-११) व्हाद्यावेस्यास्य सृतस्याङ्गिरमो दित्य ऋषिः, प्रातापत्या दक्षिणा या ऋषिशा । दक्षिणा दक्षिणादाताने या देवताः । (१-६, ५-११) प्रयमादिनुषस्य पश्चम्यादिन पत्तर्याश्च विष्ठपु (४) चतुरुयाश्च जगती छन्दमी ॥

आविरंभृन्मिह माघीनमेणां विश्वं जीवं तमेसों निर्ममाचि ।
 मिह ज्योतिः पितृभिर्वुत्तमागौदुरुः पन्था दक्षिणाया अद्दिः ॥१॥

#### 107.

Avír abhūn mahi māghonam esham visvam jīvam tāmaso nír amoci | mahi jyotih pitríbhir dattam agad urúh pantha dákshinaya adarşi || 1 || With your bellies full of heavenly elixir, and like two saucepans, you preserve wealth. You are the destroyer of enemies. Armed with hatchets, moving like two flying birds, and with forms, beautifully shining like the moon, with speed of the mind, and both of you laudable, may you come forward to biess our benevolent deeds.

Like two expert swimmers (men) in deep waters, you find a resting place. Like two feet crossing a ford you find the fording place. Like two ears you recognize the voice of the reciter of your praises. Like two shoulders supporting the sacred works, come to attend and assist our sacred undertakings.

Like two loud-sounding clouds, you send forth the sweet rain. Like two bees, you bring to us your honey to bee-hive, which has its opening turned downwards. Like two labourers, you are dripping with perspiration and like a tired cow eating sweet herbage, you obtain strength. 10

May we have more and more of our praises. May we earn and give nourishing wealth and wisdom to others. May you come hither in the same chariot to our worship; and accept the sweet sacred oblations prepared out of milk products. Thus, a great naturist fulfils the aspirations of the seekers. 11

# 107

The great splendour of the bounteous Lord (the sun) has become manifest for the rites of these pious men; the whole world (a part of this globe) is set free from the darkness; the vast light, bestowed by our ancestors, has come to us well in time. A clear gesture for the award of remunerative honorarium or charity has been made.

ड्रचा दिवि दक्षिणावन्तो अस्थुर्थे अंश्वदाः सह ते स्पैंण ।
हिर्ण्यदा अंग्रुत्दं भंजन्ते वासादाः सीम् प्र तिरन्तु आयुः ॥२॥
देवी पूर्तिदक्षिणा देवयुग्या न क्यारिभ्यो नहि ते पूणन्ति ।
अथा नरः प्रयंतदक्षिणासोऽवर्याभ्या यहवः पृणन्ति ॥३॥
श्वानधीरं वायुम्कं स्वर्विदं नृचक्षंसस्ते अभि चेक्षते हुविः ।
ये पृणन्ति प्र च यच्छन्ति संगुमे ते दक्षिणां दुहते सुसमीतरम् ॥४॥
दक्षिणावान्त्रथमो हुत एति दक्षिणावान्त्रामुणीरक्रमेति ।
तमेव मन्ये नृपति जनानां यः प्रथमा दक्षिणामाविवायं ॥५॥

ucca diví dákshinavanto

asthur ye asvadah saha te suryena | hiranyadá amritatvam bhajante vasodah soma pra tiranta ayuh || 2 || dawi purtír dakshina devayajya na kavaribhyo nabi té prinanti | atha narah prayatadakshinaso 'vadyabhiya bahavah prinanti || 3 || satadharam vayum arkam svarvidam nricákshasas té abhí cakshate havíh | ye prinanti pra ca yáchanti samgamé te dákshinam duhate saptamataram || 4 || dákshinavan prathamo húta eti dakshinavan gramanir agram eti | tam evá manye nripatim jananam yáh prathamó dákshinam avivaya || 5 || 3 ||

नमेव ऋषि तस्रं ब्रह्माणमाहर्यज्ञन्यं सामुगार्मुक्युकासंस् । स शुकस्यं तुन्वीं वेद तिस्ता यः प्रथमा दक्षिणया रुगर्थ ॥६॥ दक्षिणाश्चं दक्षिणा गां देदाति दक्षिणा चन्द्रमुत यदिरंण्यम् । दक्षिणाश्चं वतुते यो नं आत्मा दक्षिणां वर्षे कृणुते विजानन् ॥७॥

tam eva rishim tam u brahmanam ahur yajnanyam sa magam ukthasasam | sa sukrasya tanvo veda tisro yah prathamo dákshinaya raradha || 6 || dákshinasvam dákshinā gam dadati dákshina candrám utá yád dhíranyam | dákshinannam vanute yo na atmā dákshinam várma krinute vijanān || 7 ||

The donors of charity rise high up in the society and are thus blessed in heaven. Those who give speed-horses in charity dwell with the sun; the givers of gold obtain immortality, and the givers of raimant prolong their life, O Dear. 2

The divine nourishing charity, which is a part of the sacrifice and public duty to the enlightened ones is not for those who go wrong and are sinful, for they do not gratify (any one with sacrifice). However, there are many men who through fear of incurring sin liberally give charity, and thereby gratify the divine ones. 3

Many of them out of the worshippers rightly offer oblation to the wind of the hundred streams, and several of them to the all conscious sun, and to the men-beholding divine ones. Many persons give charity in plenty at the time of festivities. This category of charity has been said to be the mother of seven i.e. the sustainer of seven priests. 4

He who brings charity is invited first; the head of a village bearing charity goes in front. I regard him as a king amongst men who initiates or first offers charity. 5

They call such a person a Rsi (the seer), the Brahmana, (the learned), the leader of the sacred work, the chanter of the hymns, the reciter of the prayer; knower of the three forms of light, who while participating in any public activity starts with charity. 6

The one who gives horses in charity, gives cows in charity, gives gold and also silver in charity and bestows food, he himself, knowing the value of charity, puts on charity as his armour.

न भोजा मंजुनं न्युर्थमीयुनं रिप्यन्ति न व्यथन्ते ह भोजाः । इदं यहिश्वं भुवेनं स्वध्येतसर्यं दक्षिणेभ्यो ददाति ॥८॥ भोजा जिग्युः मुन्भि योनिमधे भोजा जिग्युर्यं अहृताः प्रयन्ति ॥९॥ भोजा जिग्युरन्तः पेयं सुरीया भोजा जिग्युर्ये अहृताः प्रयन्ति ॥९॥ भोजायाश्वं सं सेजन्त्याष्ठां भोजायिक कृत्याश्चं शुम्भमाना । भोजस्येदं पुष्कुरिणीय येशम् परिष्कृतं देवमानेवं खित्रम् ॥१०॥ भोजमश्वाः सुष्टुवाही वहन्ति सुष्टृद्यो वर्तते दक्षिणायाः । भोजं देवासोऽवता भरेषु भोजः शर्षृन्तसमनीकेषु जेती॥१९॥

ná bhoja mamrur na nyartham ïyur na rishyanti na vyathante ha bhojah | idam yad vísvam bhuvanam svas caitát sarvam dákshinaibhyo dadati || 8 || bhojá jigyuh surabhím yönim agre bhojá jigyur vadhvam yá suvásah | bhojá jigyur antahpeyam suraya bhojá jigyur yé áhutah prayanti || 9 || bhojayasvam sam mrijanty asum bhojáyaste kanya sumbhamana | bhojasyedám pushkarınīva vesma parishkritam devamaneva citram || 10 || bhojam asvah sushthuváho vahanti suvrid ratho vartate dákshinayah | bhojám deväso vata bhareshu bhojah satrun samanīkeshu jeta || 11 || 4 ||

(१०८) महोत्तरशततमं स्तम्

(१-११) एकाद्दावेस्तास्य स्तुरुप (१, ३, %, %, %) अवमातृतीयापश्चमांगासगीनवर्धानाञ्च । गण्योऽस्तुरा अस्पयः, (२, ४, ६, ८, १०-११) दितीयाचतुर्धीपद्यस्यस्यस्यकाद्दरीनाश्च स्रव्या अस्पिका । (१, ६, ५, ७, ०, १) अध्यातृतीयाण्यमीनसर्धानयभीनाञ्च सम्मा, (२, ४, ६, ८, १०-११) दितीयाचतुर्धीपद्यस्यीदसस्यकादसीनाश्च पण्यो देशतः । विद्यु छादः ॥

किमिच्छन्ती सुरमा प्रेदमीनइ दूरे हाष्ट्रा जर्गुरिः पराचेः। कासोहितिः का परितक्त्यासीत्कृयं रुसाया अतरः पर्यासि ॥१॥

108.

Kím ichántī sarámā prédám ānad dūré hy ádhvā jágurih parācaíh | kásméhitih ká páritakmyāsīt kathám rasáyā atarah páyānsi || 1 ||

The givers of charity meet no death; they do not face destruction; they suffer no injury; the givers of charity suffer no pain. Charity gives them all this world and the world beyond.

The givers (of charity) obtain fragrant-home in the first priority; and then they win the cow and other sources of food. The givers win a bride who is beautifully attired. In the enjoyment provided to others verily lies the enjoyment of the givers. Such givers of enjoyment win the affection of those who might not have been cordial and friendly to them.

For the giver of enjoyment, they deck out a fleet horse; such a giver verily gets a bride beautifully adorned; to the giver of enjoyment belongs this dwelling, adorned like a lake full of lotus flowers, delightful like a dwelling of the divine ones. 10

Giver of enjoyments to others verily gets the horses capable of bearing heavy burdens. Highly prized luxury chariots and cars adorn the premises of the givers of charity. O divine, protect such a liberal giver in combats; may the giver be the victor over his foes in battles.

### 108

(A dialogue between Saramā, the Intuitional Faculty, a messenger of the Self, and Paņis, the hoarders of wealth, the plunderers of divine cows, the obscurers of right understanding; Indra may be the Sun; cows may be the sun-rays and clouds, the obstructors of the sun rays, are the Paṇis).

(Panis:) With what objective has the Intuitional Faculty come to this place? Verily, the way is long and difficult to be traversed by the persevering. What is the mission of your coming to us? What sort of wandering has been yours? How have you crossed the waters of the roaring firmament, the region of inner-most conflicts?

इन्द्रंस्य दुतीरिष्टिता चंरामि मुह इच्छन्ती पणयो निधीन्देः ।
अतिष्कदी भियसा तम्ने आवृत्तर्था रूसाया अतरं पर्यासि ॥२॥
कीटिइन्द्रंः सरमे का देशीका यस्पेदं दूतीरसेरः पराकात ।
आ च गच्छीन्मित्रमेना दधामाणा गवा गोपितिनों भगति ॥३॥
नाहं तं वेंद्र दम्यं दमल यस्पेदं दुतीरसेर पराकात ।
न तं गृहन्ति ख़वतों गमीरा हुता इन्द्रेण पणयः द्रायचे ॥४॥
पुमा गार्वः सरमे या ऐच्छः परि दिवो अन्तन्त्रुममे पर्तन्ती ।
कस्तं एना अवं सजादर्युच्युतासाकुमार्युधा सन्ति तिम्मा ॥५॥

índrasya dütír ishita carami maha ichanti panayo nidhin vah | atishkado bhiyasa tan na avat tatha rasaya ataram payansi || 2 || kīdrinn índrah sarame ka drisika yásyedam dutir ásarah parakat | á ca gachan mitram ena dadhamatha gavam gopatir no bhavāti || 3 || naham tam veda dábhyam dabhat sa yasyedam dutir asaram parakat | na tam guhanti sraváto gabhira hata indrena panayah sayadhve || 4 || ima gavah sarame ya aíchah pari divo antan subhage patantī | kas ta ena ava srijad áyudhvy utásmākam áyudhā santi tigmā || 5 || 5 ||

असेन्या वेः पणयो वचौस्पनिष्वव्यास्तुन्वेः सन्तु पापीः । अष्टेष्टो व एत्वा अस्तु पन्था बृहुस्पतिवे उभया न मृद्धात् ॥६॥ अयं निषिः संरमे अब्रिष्ठुष्नो गोमिरश्रेषिवेसुमिन्यृष्टः । रसन्ति तं पुणयो ये सुगोपा रेकुं पुदमलेकमा जेगन्य ॥७॥

asenya vah panayo vacansy anishavyas tanvah santu papih | ádhrishto va étavá astu pantha bríhaspátir va ubhaya na mrilāt || 6 || ayam nidhíh sarame adribudhno gobhir asvebhir vasubhir nyrishtah | rákshanti tam panayo ye sugopa reku padam álakam a jagantha || 7 ||

(Saramā:) I have come as the appointed messenger of the Lord of resplendence, seeking our great treasures forcibly taken by you. O dark clouds of evil thoughts, my strong determination has sustained me all through the danger involved in crossing the waters. And thus I have passed over the waters of the river. 2

(Panis:) O messenger, O Sarama, what this resplendent Lord is like? What is the appearance of that person as whose messenger you have come to this place from afar? (Now Panis say to one another:) Let her approach; let us make friends with her, and let her be the Lord of our cattle. 3

(Saram $\overline{u}$ :) I do not believe that he can be subdued; he as whose messenger I have come to this place from afar, can defeat all of you. The deep rivers do not conceal him. You, O Panis, when slain by Him, shall all of you sleep eternally (i.e. shall die).

(Panis:) O auspicious envoy, here are the cows, the rays, which you seek, stretching to the extremities of the sky. Who would give them up to you without resistance, without a combat? And (may you know) our weapons are sharp. 5

(Saramā:) Your words, O Panis, are not sufficient to defend you; your sinful bodies will not be equal to his arrows. May you have innumerable hurdles in your path. May our Lord of vast universe show no favour to either your words or to your persons. 6

(Panis:) O envoy, this treasure, secured in the (cave of the) mountain consists of cows, horses and riches; We, Panis, protect it who are good watchers. All in vain, shall be your approach to this solitary spot. 7

एह गेमुजूर्पयुः सोर्मिञ्चाता अयाम्यो अङ्गिरसो नर्वग्वाः । न पुनमूर्वं वि भेजन्त गोनामधेतहर्यः पुणयो वमुन्नित् ॥८॥ पुवा च त्यं सरम आजुगन्य प्रबोधिता सहसा देव्यंन । स्वसारं त्या कृणवे मा पुनर्गा अपं ते गर्वां सुभगे भजाम ॥९॥ नाहं वेद भ्रातृत्वं नो स्वस्तृत्विमन्द्रों विदुरङ्गिरसभ्य घोराः । गोकामा मे अच्छद्युन्यदायुमपातं इत पणयो वरीयः ॥१०॥ दुरुमित पणयो वरीय उद्गावां यन्तु मिनुतार्म्न्तेनं । वृहुम्पित्यं अविन्दुन्निर्गृद्धहाः सोमो यावाण् ऋषयश्च विद्याः ॥१९॥

éhá gamann

rishayah sómasita ayasyo angiraso navagvāh | tā etam urvam ví bhajanta gonam áthaitad vacah panayo vamann ít || 8 || eva ca tvam sarama ajagantha prabadhitā sahasa daívyena | svasaram tva krinavai ma punar ga apa te gavam subhage bhajama || 9 || naham veda bhratritvam no svasritvám índro vidur angirasas ca ghoráh | gokama me achadayan yad ayam apata ita panayo variyah || 10 || duram ita panayo variya ud gāvo yantu minatír riténa | bríhaspatir ya ávindan nigulhah somo gravana ríshayas ca víprāh || 11 || 6 ||

(१०९) नयोत्तरवाततमं सूत्रम्

(१-७) सप्तर्यस्यास्य स्तत्स्य युद्दर्गन्नी भव्ययादिनी बव्यवाया अपिका, बाह्य कर्णनामा या अपिः। विश्वे देवा देवताः। (१-५) प्रयमादिचल्रानी प्रिथुम् , (६-७) प्रदीसप्तस्योधानुपुत् छन्दसी ॥

ाण तेऽवद्न्प्रयुमा ब्रह्मिकिल्बिपेऽकूपारः सिट्छिः मीतुरिश्वी । बीद्धहेरास्तपं दुषो मेयोभुरापी देवीः प्रथमुजा ऋतेने ॥१॥

109.

Te 'vadan prathama brahmakilbishé 'kuparah salilo matarísva | vīluharas tapa ugró mayobhur apo devíh prathamajá riténa || 1 ||

(Saramā:) Inspirited with the celestial elixir, the seers, the fireborn enlightened ones of profound wisdom, acquainted with the intricacies of Nine Month's rites, led by a person of strong determination, shall come hither; they will divide this herd of cattle; then you, Panis, shall realize that you should not have spoken these words.

(Panis:) You have indeed come hither, O divine messenger, constrained by divine power, we will share the wealth with you, O auspicious one. 9

(Saramā:) I know neither fraternity nor sisterhood; the resplendent Lord and the fire-born know (my kindred); my masters, seeking the treasure, have, in fact, by now taken full control of your habitation when I have come; depart hence, O Panis; depart to a distant land. 10

Go hence, O Panis, to a far-off distant land; please let the concealed cattle be now free; let them come forth in due order. No more their concealment, no further hiding. All of us, the Preceptor, the Lord of universe, the blissful, the seers of wisdom and the men of determination have found out their place of hiding. 11

#### 109

(Brahma = Bṛhaspati = Vacaspati = Lord Supreme, the same as Lord of Divine Speech. The latent, unmanifest or unspoken speach is called *Brahmajaya*, literally meaning the wife of Brahma. During the period of dissolution or *pralaya*, the speech left the husband or Brahma, as if the dissolution had been a sin on behalf of Brahma. The speech was restored to Brahma in a form which was audible and intelligible; this speech is known as *juhu*, and is used as the Vedic verses in the performance of *yajnas* or sacrificial rituals).

Several prime powers, e.g. the boundless one (akuparah or the Sun), the fluid plasma (salilah), the cosmic wind, the wide-consuming fire (viduhara); the intense heat, the bliss-bestowers, the divine or cosmic waters, who are the first-born sons of the Law-Born, discussed and reconsidered about the sin of Brahma (i.e. the entire ethics of pralaya).

सोमो राजा प्रयुमे बेहाजायां पुनः प्रायंच्छ्दहंणीयमानः। अन्वर्तिता वर्रणो मित्र आसीद्मिहीतां हस्तुग्रह्मा निनाय ॥२॥ हस्तेनिव माह्मं आधिरस्या ब्रह्मजायेयमिति चेदवेचिन्। न दूतायं प्रह्मं तस्य प्रया तथा ग्रष्ट्रं ग्रुपितं क्षत्रियंस्य॥३॥ देवा प्रतस्यामवदन्त पूर्वे सप्तऋषयस्तपेने ये निपेदुः। भीमा जाया बोह्मणस्योपनीता दुधां देधाति प्रमे व्योमन्॥४॥ ब्रह्मचारी चेरति वेविष्दिष्टः स देवानां मव्दयेकमद्गम् । तेनं जायामन्यविन्द्रहरूपतिः सोमेन नीतां जुक्कं न देवाः॥५॥

पुनर्वे देवा अंद्दुः पुनर्मनुष्यो उत्। राजीनः सत्यं कृष्याना ब्रह्मजायां पुनर्ददुः ॥६॥ पुनर्दायं ब्रह्मजायां कृत्वी देवेनिकिल्वपम् । कर्जे पृथ्विच्या मुक्कायीरुगायसुपासते॥७॥

prayachad áhriniyamanah | anvartita varuno mitrá äsid agnir hota hastagríhyá ninaya || 2 || hastenaiva grahya adhír asya brahmajayéyam íti céd avocan | na dutaya prahye tastha esha tatha rashtram gupitam kshatriyasya || 3 || deva etasyām avadanta pūrve saptarishayas tapase ye nisheduh | bhima jaya brahmanasyopanita durdham dadhati paramé vyòman || 4 || brahmacari carati vevishad víshah sá devanam bhavaty ékam angam | tena jāyám anv avindad bríhaspatih somena nītām juhvam na devah || 5 || pūnar vaí deva adaduh pūnar manushya uta | rajanah satyam krinvana brahmaja yám pūnar daduh || 6 || punardáya brahmajayam kritví devaír nikilbisham | ūrjam prithivyá bhaktváyorugayám ūpāsate || 7 || 7 ||

First, Divine Love (Soma) without hesitation restored unspoken speech (Brahmajaya); in this supreme performance or sacrifice the cosmic water (Varuna) becomes the inviter, the pair of sun and fire (Mitra-Agni) become the ministrant priests, and they take her (the Speech, the bride of Lord Supreme) by the hand, and lead her (to her hansband).

They, the divine powers speak to Supreme Lord: "This pledge of hers is to be taken by the hand. She is the wife of Lord Supreme (Brahmajaya). She has not made herself known to the messenger sent to seek her, so is the kingdom of ruling clan, the ksattriya, protected." 3

The ancient divine powers again speak about her; the seven seers are engaged in penance. She, the terrible and yet dear to God like wife, has been brought back (to her husband). The penance elevates sin to the highest heaven.

He leads the life of a Brahmacarin (life of celibacy) even adoring all Gods; he becomes a portion of the Gods; therefore, the Great Priest, the Lord Supreme, obtained his wife, brought to him first by Divine Love (Soma), as the Gods receive an offering. 5

The divine powers give her back again; men also give her back, and kings confirming the gift restore the lady of divine speech back again. 6

The divine powers, having given back God's speech, made her free from obscurity, and having partaken of the food of the earth, they sit down in the cosmic sacrifice where hymns and lyrics are sung in the praise of Lord Supreme.

#### ( tt • ) दशासरशतानं सुक्तम्

(१-९१) एकाद्दार्थन्यास्य स्वास्य भागी। समद्वियोत्तराच्यो गानी वा ज्ञितः। (१) वधसर्थं इत्यः सनिद्धो वाज्ञिः, (५) द्वरीवायास्वत्त्वातः, (३) वृतीयाया इकः, (७) चतुर्व्या वर्तिः, (५) वध्या उपतानका, (७) नक्ष्या देखी होतारी वच्येत्तते, (८) भक्ष्याविकारे इत्यः सरस्वतीज्ञानारत्यः, (१) नक्ष्यास्वद्याः (१०) वद्यास्वयः वनस्यतिः, (१९) एकाद्यवाश्य स्वाहाहृतयो देवताः। विद्वत् छन्दः व

सिमंदो अच मनुपो दुगेणे देवो देवान्यंजिस जातवेदः ।
आ च वहं मित्रमहिम्बिद्धित्वान्त्वं दृतः फुविरेसि प्रचेताः ॥१॥
तनृनपात्प्रय ऋतस्य यानान्मध्यो समुझन्त्स्वेद्या सुजिह्न ।
मन्मीनि धीभिट्य यहामृन्धन्देव्या चं कृणुग्रध्वरं नंः ॥२॥
आजुह्मीन दंखो वन्युभा योह्यमे वसुभिः सुजोपाः ।
वा देवानामिस यह्न होता स एनान्यक्षीप्रतो यजीयान् ॥३॥
प्राचीनं वहिः प्रदिश्ची पृथिव्या वस्तोर्स्या वृज्यते अग्रे अह्मीम् ।
ध्यं प्रथते वितरं वरीयो देवेभ्यो अदितये स्थानम् ॥४॥
व्यवस्वतीरुर्त्या वि श्रयन्तां प्रतिभ्यो न जनयः शुन्धनानाः ।
देवीर्द्वारो पृक्तीर्विश्वमिनवा देवेभ्यो भवत सुप्रायणाः ॥५॥

#### 110.

Samiddho adya manusho duroné devo devan yajasi jatavedah | a ca vaha mitramahas cikitvan tvam dutáh kavír asi pracetah || 1 || tanunapat pathá ritasya yanan mádhva samanján svadaya sujihva | manmani dhībhír utá yajnam rindhan devatra ca krinuhy adhvaram nah || 2 || ājuhvāna idyo vandyaş ca yahy agne vasubhih sajosháh | tvam devanam asi yahva hota sa enan yakshishito yajīyan || 3 || pracinam barbíh pradísa prithivya vastor asya vrijyate agre ahnam | vy u prathate vitaram variyo devébhyo aditaye syonam || 4 || vyacasvatīr urviya ví ṣrayantām pátibhyo na janayah sümbhamanaḥ | devir dvaro brihatir visvaminvā devébhyo bhavata suprayanah || 5 || 8 ||

You have been kindled today, O all-pervading fire-divine, in the dwelling of the worshipper; you are divine; you sacrifice to the divine powers. Bearing oblation you pay respect to your intelligent friends; you are the wise; you are the far-seeing messenger (of the cosmic forces). (Idhma).

O pure-tongued eternal fire-divine, may you flavour the paths of the sacrifice (that leads to success) and moisten them with the sweet elixir; elevating our praises and our ceremony by good understandings, convey our sacrifice to Nature's bounties. (Tanunapat). 2

O fire-divine, you deserve praises and adoration; you are the invoker. Please come, being propitiated, along with wealth and treasure. O mighty, you are the invoker of Nature's bounties; may you, who deserve most our worship, carry our oblations to other Nature's bounties also. We solicit you for this favour. (Idyah). 3

In the early hours of the day, the sacred grass, pointing eastwards, is strewn with the prescribed text as a covering for the earth (of the altar); then they spread it out far and wide as a pleasant seat for the divinities and the Mother Eternity to sit on. (Barhis). 4

Expanding wide, throw the doors open to receive Nature's bounties, just as gracefully decorated wives receive their husbands. May these doors be spacious and wide capable of admitting all, and of giving them easy entrance. (Devirdvarah). 5

आ मुष्वयंन्ता यज्ञते उपिक उपासानको सदतां नि योनी ।
दिव्ये योपिण बृहती सुंस्क्मे अधि श्रियं शुक्रपिशं द्धांने ॥६॥
देव्या होतारा प्रथमा सुवाचा मिमाना यहां मनुषो यर्जध्ये ।
प्रचोदयंन्ता विद्येषु कारू प्राचीनं ज्योतिः प्रदिशां दिशन्तो ॥७॥
आ नो यहां भारती त्येमेत्वळो मनुष्वदिह चेत्रयंन्ती ।
तिस्तो देवीर्नेहिरेदं स्योनं सरस्यती स्वपंसः सदन्तु ॥८॥
य इमे चार्वापृथिवी जनित्री रूपेरिपेशह्ववंनानि विश्वी ।
तम्य होतरिष्ति यर्जायान्देवं त्वष्टारिमेह यक्षि विद्वान् ॥९॥
अपार्वस्त तमन्यो समुजन्देवानां पार्थं अतुथा ह्वीपि ।
वनस्पतिः शिमता देवो अक्षिः स्वदंन्तु ह्व्यं मधुना घृतेनं ॥१०॥
स्यो जातो व्यिमिता यज्ञमक्षिर्देवानांमभवत्पुरोगाः ।
अस्य होतः प्रदिश्यतस्यं वाचि स्वाहितं हिषरंदन्तु देवाः ॥१९॥

a sushvayantī yajate upake ushasanáktā sadatam ní yonau | divye yoshane brihatí surukmé ádhi sríyam sukrapísam dádhāne || 6 || daivya hotara prathama suvaca mí mana yajnam manusho yájadhyai | pracodayanta vidatheshu karu pracinam jyotih pradísa disánta || 7 || á no yajnam bharati túyam etv íla manushvad ihá cetayanti | tisro devir barhír edam syonam sarasvatī svápasah sadantu || 8 || yá ime dyavaprithivi jánitrī rupaír ápinsad bhuvanani visva | tám adya hotar ishito yajiyan devám tváshtaram ihá yakshi vidvan || 9 || upavasrija tmanya samanjan devanam patha ritutha havinshi | vánaspatih samita devo agníh svádantu havyam madhunā ghriténa || 10 || sadyó jató vy amimīta yajnam agnír devanam abhavat purogaḥ | asya hotuh pradísy ritasya vací svahakritam havir adantu devah || 11 || 9 ||

Pouring sweet dews, may the sacred day and night, even quite close to each other, sit down in the assigned place, like two celestial, majestic and richly ornamented damsels bearing beauty of glittering brilliance. (Usasa-nakta).

May the two celestial divine ministers, prior (to the terrestrial ones), instituting sacrifice, come and sit down to inspire us at our place of worship. They are the composers and reciters of praises and the invokers of the eastern fire with fine verses. (Daivyau-Hotarau). 7

May Bharati (Goddess of Enlightenment) and Ida (Divine Speech) come quickly to our place of worship, personified in features, and may Sarasvati (Divine Knowledge) also—the three gracious goddesses — sit down on their assigned seats. (Tisro devih). 8

To the Divine Architect, whom we have solicited here today, may you wise and venerable priests, offer oblations. He is the one who has decked the parental heaven and earth, and all the worlds with living forms. (Tvastr). 9

May you offer on your own initiative, at the proper season the anointed food and oblations invoking Nature's bounties. Let our Lord of Forests, the Immolator and the fire divine sweeten the oblation with honey and butter. (Vanaspatih). 10

The fire-divine, as soon as he is born, constructs a sacrifice. He has been the preceder of Nature's bounties. May the bounties partake of the oblation presented with the utterance of the syllable svaha through the voice of the invoker of the worship in the eastern direction. (Svahakrti).

(१११) प्राद्योत्तरमं सन्तर

(१-१०) दशयम्यास्य सूनस्य गमपोऽष्ट्रादेष्ट्र ऋषिः । इन्द्रो देवता । त्रिष्टुप् छन्दः ॥

मनीपिणः प्र भरेष्यं मनीपां यथायथा मृतयः सन्ति नृणाम् । इन्द्रं सुर्खेरेरयामा कृतेभिः स हि र्युरो गिर्वणुस्युर्विद्रांनः ॥१॥ ऋतस्य हि सदेसो धीतिरयोत्सं गष्टियो य्रंपुभो गोभिरानद । उदिनिष्ठसिर्विपेणा स्वेण महान्ति चित्सं विव्याचा रजीसि ॥२॥ इन्द्रः किल् श्रुत्यो अस्य वेद् स हि जिप्णः पेथिकृत्स्वीय । आन्मेनां कृष्यप्रच्युतो भुवद्रोः पतिद्वियः सेनुजा अप्रतितः ॥३॥ इन्द्री मुद्धा महतो अर्णवस्य वृतार्मिनाद्द्रिरोभिर्यणानः । पुरुषि चित्रि तेनाना रजीसि द्राधार यो धुरुषं सुत्यतीना ॥४॥ इन्द्री द्वियः प्रतिमानं पृथिव्या विश्वी वेद् सर्वना हन्ति श्रुप्णम् । महीं चिद्यामानेनोत्स्येण चास्कर्म चित्कर्मनेन स्कर्मीयान् ॥५॥

#### 111.

Manīshinah pra bharadhvam manīsham yatha-yatha matayah santi nrinam | (ndram satyair erayama kritébhih sa hí viro girvanasyur vídanah || 1 || ritasya hí sadaso dhītír ádyaut sam garshtəyo vrishabhó gobhir anat | úd atishthat tavishena ravena mahanti cit sam vivyaca rajansi || 2 || índrah kíla srutya asya veda sa hí jishnúh pathikrít sűryaya | an menam krinvann acyuto bhuvad goh patir diváh sanaja ápratītah || 3 || índro mahna maható arnavasya vrataminād angirobhir grinanah | puruni cin ní tatana rájansi dadhara yo dharunam satyatata || 4 || índro diváh pratimánam prithivya vísva veda savana hanti súshnam | mahim cid dyam atanot suryena caskambha cit kámbhanena skábhnyan || 5 || 10 ||

### 111

O worshippers, offer your devotion to resplendent Lord in accord with your thoughts. Let us invoke our Lord with sincere adoration, for He loves songs of praise and is capable of granting our wishes.

Sustainer of the firmament, the sun shines brightly, like the offspring of a cow which has borne only once, (and never the second time). He, the showerer of benefits, arises with loud roar and pervades the spacious regions. 2

When He hears our praise, the resplendent Lord knows our wishes. He, the victorious, opens a path for the sun. Revealing the sacred knowledge, He, the unassailable, becomes the sovereign lord of the eternal earth, the sky and the whole universe. 3

Sustained by the numerous energy principles, the resplendent sun by his might disperses the shrouding clouds, or makes them pour down abundant rain. He supports the wide-spread clouds also in the midspace. 4

The resplendent Lord is verily the counterpart of heaven and earth; he is cognizant of all cosmic sacrifices. He is the slayer of obstructive forces (or clouds); He spreads out the spacious heaven, and illumes it with the light of the sun. Best of proppers, he props up the heaven with a prop, a beam of support. 5

117.711

वर्त्रण हि वृंत्रहा वृत्रमस्त्ररदेवस्य शृञ्ज्वानस्य मायाः।

वि वृंष्णो अत्रं धृप्ता जेवन्थार्थाभवो मघवन्वाह्नोजाः॥६॥
सर्चन्त यदुपसः स्र्येण चित्रामस्य केतवो रामविन्दन्।
आ यत्रक्षेत्रं दृष्टेशे दिवो न पुनेर्यृतो निर्देखा नु वेद् ॥७॥
दुरं किले प्रथमा जेग्सरामामिन्द्रस्य याः प्रस्वे सस्तुरापः।
के खिद्युं के बुध आंसामाणे मध्यं के वो नुनमन्तः॥८॥
मृजः सिन्धुँरहिना जग्रमानौ आदिदेताः प्र विविज्ञ ज्वेनं।
सुन्नीक्षमाणा द्वत या मुनुनेऽधेदेता न रमन्ते निर्तिकाः॥९॥
साधीचीः सिन्धुंसुश्रुतीरिवायन्त्यनाज्ञार अरितः पूर्भिद्रासाम्।
अस्तुमा ते पार्थिवा वर्षस्यसे जेग्सः सुनुनी इन्द्र पूर्वीः॥१०॥

vájrena hí vritraha vritram astar adevasya susuvanasya mayah | ví dhrishno átra dhrishata jaghanthathabhavo maghavan bahvojah || 6 || sacanta yád ushasah suryena citram asya ketavo ram avindan | a yan nakshatram dádrise divo na punar yató nákir addha nu veda || 7 || duram kíla prathamá jagmur asam índrasya yáh prasave sasrúr ápah | kvà svid ágram kva budhna asam ápo mádhyam kva vo nūnám ántah || 8 || srijáh síndhuňr ahina jagrasanan ad íd etah pra vivijre javena | mumukshamana uta ya mumucré dhéd etá na ramante nítiktāh || 9 || sadhrícīh síndhum usatur ivayan sanaj jará aritah purbhíd asam | astam á te parthiva vasuny asme jagmuh sunríta indra pūrvíh || 10 || 11 ||

The slayer of the cloud of Nescience, you lay him low with the bolt of justice; O resolute supreme Lord, you always overcome by your powerful bolt, the devices of the impious wicked. Sure of your own strength, O bounteous Lord, you are verily strong-armed.

When the dawns are associated with the sun, his rays acquire wonderful beauty; but when (during the day-hours) the constellations of heaven are not seen, no one really knows his rays as he moves (across the space).

The first of those waters, which issue forth at the resplendent Lord's command, run away very far. Where is your beginning, O waters? Tell me as to where your root is and where your centre. Where indeed is your termination? 8

You set at liberty the streams of water which have been swallowed by serpentine clouds. These streams rush forth with rapidity; the waters which verily long to be liberated are set free, and thenceforth, the pure streams never come to a stop. 9

Combined into one, these streams hasten to the ocean, like loving wives to their husbands; the resplendent Lord, the witherer of foes, the demolisher of cities, has been their impeller from ancient times. May our oblations, the treasures of earth, and our copious praises proceed to the dwelling of the resplendent Lord. 10

( ११६ ) हाइयोत्तरयननमं सन्तम

१२-१०) व्यक्ताम्य प्रतस्य कर्षा वनवांक्य क्षि । इद्ये क्षता । विष्टुप एटः ॥
इन्ट पित्रं प्रतिक्ञामं सुतस्य प्रातःसावस्तव हि गुत्रंपीतिः !
हपंख हन्तवे शरु शत्रृंनुक्योभिष्टे वीर्त्याः प्र त्रेवाम ॥१॥
यस्ते रथा मनसा जर्यायानेन्द्र तेनं सामुपेयांय याहि ।
तृयमा ते हर्याः प्र देवन्तु येभ्रियांस्य वृपंभिर्मन्दंमानः ॥२॥
हिंग्तिता वर्षमा सर्थस्य श्रेष्ठे क्ष्पेस्तृत्यं स्पर्शयस्य ।
अस्माभिरिन्द्र सर्ग्विभिष्ठ्यानः संश्रीचीना साद्यस्या निषद्यं ॥३॥
यस्य त्यत्ते महिमानं मदिष्यिमे मही रोदंसी नाविविक्ताम् ।
तदोक् आ हरिभिरिन्द्र युक्तः प्रियेभियांहि प्रियसन्तम्बर्छ ॥४॥
यस्य श्रवत्पप्वां ईन्ट शत्रृंननानुकृत्या रण्यां चक्थं ।
स ते पुरेष्ठं तिविपीमियति स ते मदीय सुत ईन्ट सोमेः ॥५॥

### 112.

Indra píba pratikāmám sutásya pratahsavas tava hí purvapītih | harshasva hantave sura satrun ukthebhish te vīrya prá bravāma | 1 || yás te ratho manaso javīyan endra tena somapeyaya yāhi | tuyam a te harayah pra dravantu yébhir yasi vrishabhir mandamanah || 2 || haritvata varcasa súryasya sreshthai rupaís tanvam sparsayasva | asmabhir indra sákhibhir huvanah sadhrīcīno madayasva nishadya || 3 || yasya tyát te mahimanam madeshv imé mahi rodasī náviviktām | tád óka á háribhir indra yuktaíh priyébhir yāhi priyám ánnam ácha || 4 || yasya sasvat papivañ indra satrun anānukritya ranyā cakartha | sa te puramdhim tavishīm iyarti sa te madaya suta indra somah || 5 || 12 ||

#### 112

O resplendent Lord, accept our laudations or loving praises, expressed at our morning prayers. You are the first to be thus invoked. O brave Lord, you verily rejoice in slaying your foes. We shall glorify your heroic deeds with hymns.

Come, O resplendent Lord, to our place of worship with your chariot, which is swifter than thought. Let your rays, the vigorous steeds, with whom you move delighted with good speed, hasten hither. 2

Decorate your form with most beautiful colours—with the golden radiance of the sun. Invoked by us, your friends, O resplendent Lord, please come with your associates, the vital elements, and be seated; please come here and be exhilarated. 3

O Lord, the vast heaven and earth cannot comprehend your exhilarating grandness. With your beloved strong bay-horses, harnessed to your chariot, you please come to our dwelling to partake of the sacrificial food that you love to have.

O resplendent Lord, you have ever been enjoying the elixir of joy, and in that exhilaration, you have been constantly destroying you, enemies with your inimitable weapon. All glory to ir divine elixir of love; it has been effused for you, for your exhilaration.

ng air

इदं ते पात्रं सनिवत्तिमन्द्र पित्रा सोमेमेना श्रीतकतो।
पूर्ण ओहावो मेदिरस्य मध्यो यं विश्व इदिभिहयैन्ति देवाः ॥६॥
वि हि त्यामेन्द्र पुरुधा जनीसो हित्रप्रयसो चृषम् द्धयेन्ते।
अस्मानं ते मधुमत्तमानीमा श्रीवन्त्तवेना तेषुं ह्यं॥७॥
प्र ते इन्द्र पुर्व्याणि प्र नुनं वीर्यो वोचं प्रयमा कृतानि।
सतीनमंन्युरश्रथायो अदिँ सुवेदनामंक्रणोर्वह्मणे गाम्॥८॥
नि पु सीद गणपते गणेपु त्वामोहुर्विप्रतमं कवीनाम्।
न ऋते त्वित्रियते किं चुनारे महामुकं मेघवश्चित्रमंच ॥९॥
अभिक्या नी मघवृज्ञार्थमानान्त्तस्थे वोधि वसुपते सखीनाम्।
रणै कृधि रणकृत्तस्यशुष्मामेके चिदा भंजा ग्रये अस्मान्॥१०॥

idam te patram sanavittam indra píba somam ena sa takrato | purna ahavo madirasya madhvo yam vísva íd abhiháryanti devah || 6 || ví hí tvam indra purudha janaso hitáprayaso vrishabha hváyante | asmakam te madhumattamānima bhuvan savana teshu harya || 7 || pra ta indra purvyani pra nunam virya vocam prathama kritani | satinamanyur asrathayo adrim suvedanam akrinor bráhmane gam || 8 || ní shu sīda ganapate ganeshu tvam ahur vípratamam kavinam | na rité tvát kriyate kím canare maham arkám maghavan citram arca || 9 || abhikhya no maghavan nádhamānān sákhe bodhí vasupate sakhinam | ranam kridhi raṇakrit satyasushmabhakte | cid a bhaja rayé asman || 10 || 13 ||

Navamo 'nuvākah.

O resplendent Lord, your cup of devotional elixir, full of our love, has been long since provided by us; please drink the elixir from it; O performer of cent per cent selfless deeds, the goblet is full of the sweet elixir, a favourite of all divinities.

O resplendent Lord, showerer of benefits, men in so many places offer sacrificial food for your acceptance and invoke you. At all these sacrifices, you are invariably offered the sweet devotional elixir. May you take pleasure in them. 7

I will proclaim now, O resplendent Lord, your ancient first-achieved laurels. Determined to send rain to us, you do cleave the cloud; you make the (stolen) kine easily discoverable for the Supreme Lord.  $_{\rm 8}$ 

O Lord of the mortals, please be seated among the associates. They regard you as the supreme sage among sages; without you, nothing is done here or at a distance; O bounteous Lord, listen to our great and wondrous adoration. 9

O bounteous Lord, friend of friends, Lord of treasure, we implore you; make us your devotee, make us wise, and be kind to us. O warrior, you are endowed with real strength; please fight for us and give us a share in the undivided riches. 10

[ भथ दसमोऽनुवाकः ॥ ] (११३) वर्षोदशोत्तरमा मृतस

(१-१०) द्रापीन्यास्य सृतस्य येव्यपः राज्यमेहन प्रापः । इत्ये वयता । (१-०) प्रयमादिनयचा

भगती, (१०) दशस्याश्व त्रिष्टुप् छन्दसी ॥

तमस्य द्यावापृथियो सर्वेतस्य विश्वेभिर्द्वेरत् द्युप्मंमायताम् यदेत्र्हेण्यानो मेहिमानेमिन्द्रियं पीत्वी सोमस्य कर्तुमाँ अवर्धत ॥१॥ तमस्य विष्णुर्मिहिमानमोर्जसांद्युं देख्न्वान्मधुनो वि रेष्ठाते । द्वेभिरिन्द्रो मुघवो स्याविभिर्वृत्रं जधुन्वाँ अभवहरेण्यः ॥२॥ वृत्रेण् यद्दिना विश्वदायुधा सुमस्थिया युधये शंसमाविदे । विश्वे ते अत्र मुस्तः सह तमनावर्धन्नुत्र महिमानेमिन्द्रियम् ॥३॥ जज्ञान एव व्यवाधत् स्पृधः प्रापश्यहीरा अभि पांस्यं रणम् । अर्धश्वद्दिमवे मुस्यदेः सज्जद्दस्तभ्नानाकै स्वपुस्ययो पृथुम् ॥४॥ आदिन्द्रेः सुज्ञा तविपीरपत्यत् वर्शया द्यावापृथियी अवाधत । अर्वाभरदृष्टितो वर्जमायुसं शेवै मिन्नाय वर्षणाय द्याञ्चेषे ॥५॥

### 113

Tám asya dyavaprithivi sacetasa vísvebhir devaír ánu sushmam avatam | yád aít krinvano mahimanam indriyam pitvi somasya krátumaň avardhata || 1 || tam asya víshnur mahimanam ojasansum dadhanvan madhuno ví rapsate | devébhir índro maghava sayavabhir vritram jaghanvaň abhavad varenyah || 2 || vritrena yad ahina bíbhrad ayudha samasthitha yudhaye sansam avíde | vísve te átra marutah saha tmanavardhann ugra mahimanam indriyam || 3 || jajnana evá vy abadhata spridhah prapasyad viro abhí paunsyam ranam | ávriscad adrim ava sasyádah srijad asaahnan nakam svapasyaya prithum || 4 || ad índrah satra tavishir apatyata vanyo dyavapríthivi abadhata | avabharad dhrishito vajram ayasam sevam mitraya varunaya dasushe || 5 || 14 ||

May the concurring heaven and earth, together with all the bounties, preserve that strength of the sun, whereby he obtained his vigorous might. When he comes showing his majesty and power, he drinks the elixir and becomes exceedingly strong. 1

The divine all-pervading luminary (the sun), offering the portion of the life-giving elixir, glorifies his own vigour and greatness. The sun, the Lord of wealth, with the associated cosmic forces, having slain the clouds, becomes deserving of honour. 2

When you encounter the indestructible dark cloud, wielding your weapons for combat, you acquire renown. All the associated vital principles of their own accord magnify the appropriate might, which rightly is yours, the resplendent sun. 3

As soon as he comes to life, he encounters his assailants; the great hero entirely relies on his own manly prowess in war; he divides the cloud, sends forth the flowing waters, and with the determination to accomplish his benevolent assignments, sustains the vast celestial region.

The sun advances with his vast forces; he overcomes with his might the foes, stationed far from each other between heaven and earth; with confidence, he wields his iron thunderbolt to do good to friendly and virtuous people, and the liberal donors.

BENE

इन्द्रस्यात्र तिविपीभ्यो विद्रष्टित्तनं ऋषायतो अरहयन्त मुन्यवे ।
वृत्रं यदुश्चे व्यवृश्चिद्रोजसम्पो विस्नृतं तमसम् परीवृतम् ॥६॥
या वीर्योणि प्रथमानि कत्वां मिहृत्वेभिर्यतमानो समीयतुः ।
ध्वान्तं तमोऽवं दध्यसे हृत इन्ह्रो मुद्धा पूर्वहृतावपत्यत ॥७॥
विश्वे देवासो अध् वृष्ण्यानि तेऽवधयुन्त्सोमेवत्या वच्नस्ययां ।
रुद्धं वृत्रमिहृमिन्द्रेस्य हन्मेनाग्नितं जम्भेरतृप्वत्रमावयत् ॥८॥
भृरि दक्षेभिर्वचनिभिन्नक्षिभः सुख्येभिः सुख्यानि प्र वांचत ।
इन्द्रो धुनि च चुसुरि च दम्भयञ्जूदामनस्या शृर्णुते दुभीत्वे ॥९॥
त्वं पुरूण्या भेग्र स्वश्व्या येभिमस्ते निवचनानि शंसन् ।
सुगेभिनिश्वा दुरिता तरेम विदो प्र ण उर्विया गाधमुद्य ॥१०॥

índrasyatra tavishībhyo virapsína righayato aranharanta manyave | vritram yad ugro vy ávriscad ojasapo bíbhratam tamasa patīvritam || 6 || ya viryani prathamani kártva mahitvébhir yátamānau samiyatuh | dhvantam tamo 'va dadhvase hata índro mahna purvahutav apatyata || 7 || vísve devaso adha vrishnyani té 'vardhayan somavatya vacasyaya | raddham vritrám ahim índrasya hánmanāgnír ná jambhais trishv annam avayat || 8 || bhuri dakshebhir vacanébhir ríkvabhih sakhyébhih sakhyáni pra vocata | índro dhúnim ca cúmurim ca dambhayañ chraddhāmanasya srinute dabhitaye || 9 || tvam puruny á bhara svásvyā yébhir mánsai nivácanani sansan | sugebhir visva duritá tarema vido shu na urviya gadham adya || 10 || 15 ||

Then the waters rush forth to proclaim the might of the sun shouting loudly, and crushing (his foes), when fiercely he cuts such devilish forces to pieces by his strength as try to obstruct the water, and are encompassed by darkness. 6

In the first of those heroic acts performed by them both the groups (the sun and the clouds) make every effort to win with their utmost might. The sun wins and the devil cloud is slain; the thick darkness is destroyed. Verily, the sun through his might comes out victorious at the first challenge. 7

Then all Nature's bounties, magnify (O sun) your efforts with praise; they offer libations of loving elixir; and quickly defeat the devil, who is the obstructer of water. He is crushed by the slaughtering weapon of the sun, the supreme luminary just like the fire devours food with his teeth.

Celebrate the numerous benevolent acts of the resplendent sun, with clever affectionate praises, together with sacred hymns. May the resplendent sun always subdue the wicked, the cruel and the oppressor. He verily deserves the praise offered to him for glorification. 9

May you, O resplendent sun, (or the Supreme Lord) grant me ample riches and excellent horses (food and fuel) with which I may honour divine powers, proffering praise. With properly earned riches, let us cross over all our troubles and handicaps. May you accept our well-composed praises today. 10

112316

(११४) चतुर्दशोत्तरशतनमं मृतस

(१-१०) दशर्यस्यास्य स्कस्य वैरूपः सक्षिम्नापमो वर्षो वा क्रपिः। विश्व देशा देशनाः।(१-३, ५-१०) प्रथमादिनुषस्य पश्चम्यादिषद्वपाश्च त्रिष्ट्यं, (४) चनुःयोश्च समनी एन्टर्मा ॥

घुर्मा समन्ता त्रिष्टुतं व्यापतुस्तयो जिष्टि मात्रिश्चा जगाम ।
दिवस्पयो दिधिपाणा अवेपन्तिदृदुद्वाः सहस्मामानमुक्तम् ॥१॥
तिस्तो देष्ट्राय निर्म्नतीरुपासने दीर्घश्चतो वि हि जानन्ति वह्नयः ।
तासां नि चिक्युः क्वयो निदानं परेषु या गुह्येषु बृतेषु ॥२॥
चतुष्कपदां युवृतिः सुपेशां घृतप्रतीका व्युनानि वस्ते ।
तस्यां सुपुर्णा वृष्णा नि पेदतुर्यत्रे देवा दिधिरे भागध्येम् ॥३॥
एकः सुपुर्णः स समुद्रमा विवेश स इदं विश्वं भुवनं वि चष्टे ।
तं पाकेन मनेसापरयमन्तित्तस्तं माता रेक्विह स उ रेक्विह मानरेम् ॥२॥
सुपुर्णं विप्ताः कृतयो वचीित्ररेकं सन्तं बहुधा केल्पयन्ति ।
उन्दांसि च दर्धतो अध्वरेषु ग्रहान्त्सोमस्य मिमते हादेश ॥२॥

#### 114

Gharmá sámantā trivrítam vy àpatus tayor jushtim matarísva jagama | divás payo didhishana aveshan vidur deváh sahasamanam arkam || 1 || tisró deshtraya nirritir ápasate dīrghasruto ví hí jananti vahnayah | tasam ní cikyuh kavayo nidanam pareshu ya gúhyeshu vratéshu || 2 || catush-kaparda yuvatíh supeṣa ghṛitápratika vayunani vaste | tásyām suparná vríshana m shedatur yatra devá dadhiré bhagadhéyam || 3 || ékah suparnah sá samudrám á vivesa sa idam visvam bhuvanam ví cashte | tam pakena manasapasyam antitas tam mata relhi sa u relhi mataram || 4 || suparnam viprah kavayo vacobhir ekam santam bahudha kalpayanti | chandansi ca dadhato adhvareshu grahan somasya mimate dvadasa || 5 || 16 ||

### 114

The two sources of heat, fire and the sun, spreading to the limits of the horizon, have pervaded the threefold universe; the cosmic wind has come to give them service. The shining rays with the brilliance of the *Saman*, reach the adorable sun as well as they water the heaven (resulting in rainfall).

Three types of forces are operative in this universe: disruptive, conjunctive and motivating. This fact is so well known to the widely-enlightened learned persons. The poet sages also verily know the source of generation of these forces—some of them are potential (or hidden), and the others active and kinetic. 2

The quadrangular altar, (as if, a maiden) youthful, handsome and decorated, bright with oblations, clothes herself in pious rites; the two birds (soul and the universal self)<sup>2</sup>, the showerers of oblations, sit down thereon where the cosmic forces receive their share. 3

One of the birds passes across the firmament; he looks around and takes an integral view of this whole world; with innocent heart, I behold him from close quarters; his mother<sup>3</sup> kisses him, and he kisses the mother. 4

The wise seers through their art, portray the bird<sup>4</sup> into many forms, though he is only one and holding the seven metres at the sacrifice worship, they measure twelve community-cups of divine elixir. 5

Three Nirrtis: three regions, earth, midspace and heaven or three forces: disruptive, conjunctive and motivating (rotational, vibrational and translatory energies) or three deities Agni, Vayu and Aditya.

<sup>2.</sup> Two birds: Supreme Self and lower self; Brahman and + jiva, or husband and wife, or the pair of yajamana (householder) and priest.

<sup>3.</sup> Mother = Madhyamika vac-sound of mid heaven; thunder.

<sup>4.</sup> One bird = Ekam Suparnam = Supreme Self, Paramatman.

प्ट्रिंशौं चे चतुरेः कुल्पर्यन्त्ररुज्दौसि च द्धंत आहाद्शम ।
यहां विमार्य क्वयो मनीप ऋक्सामान्यां प्र रथं वर्तवन्ति ॥६॥
चतुर्दशान्ये महिमानो अस्य तं धीरा बाचा प्र णयन्ति सम ।
आप्तानं तीर्थं क इह प्र बोच्येने पथा प्रपिवन्ते मृतम्य ॥८॥
सहस्र्वधा पंत्रदृशान्युक्था याबृह्यावापृथिवी तार्वादत्तत ।
सहस्र्वधा महिमानेः सहस्रं याबृह्य विदित्तं तार्वती वाक ॥८॥
करस्रन्देसां योगुमा वेद धीरः को घिष्ण्यां प्रति वार्च पपाद ।
कमृत्वजीमष्ट्रमं शूर्ममादुर्द्शी इन्त्रस्य नि चिकाय कः स्वित् ॥९॥
मृम्या अन्तं पर्येके चरन्ति रथस्य धूर्षु युक्तासी अस्यः ।
श्रमस्य द्वायं वि मंजन्त्येम्यो यदा युमो मर्वति हुम्ये हितः॥१०॥

shattrınsanş ca caturah kalpayantas chándānsi ca dádhata advadasam | yajnam vimaya kavayo manisha riksamabhyam pra rátham vartayanti || 6 || cáturdasanyé mahinano asya tam dhira vaca pra nayanti sapia | apnanam tirtham ka iha pra vocad yena patha prapíbante sutasya || 7 || sahasradha pancadasany uktha yavad dyavaprithivi távad ít tát | sahasradha mahimanah sahasram yavad brahma víshthitam távatī vak || 8 || kas chandasam yogam a veda dhirah ko dhíshnyam prati vacam papada | kam ritvijam ashtamam suram ahur hárī índrasya ní cikāya kah svit || 9 || bhumya antam pary eke caranti rathasya dhurshu yuktaso asthuh | sramasya dāyam ví bhajanty ebhyo yada yamo bhávati harmye hitah || 10 || 17 ||

Filling thirty-six and four vessels, and holding the metres as far as twelve, detailing out the ceremony by their intelligence, the sages complete sacred Yajna with the verses of *Rc* and *Saman*. 6

There are fourteen others in his magistracy; seven sages conduct him by prayer who may declare to us the vast place of sanctity at this ceremony, and which is the path whereby they drink this life-giving elixir.

The fifteen chief forms are found in thousands of places; this is as vast as heaven and earth in measure; the thousand great cosmic powers are in a thousand cosmic places; the divine speech (vak) spreads forth as much and as far as the Creator (Brahma).

What sage knows the application of the metres? Who utters the words (the speech, vak) appropriate to the spirit of the functions of the different priests? Whom do they call the eighth of the priests, the independent? Who has done honour to the two bay-steeds (Rk and Saman) of the resplendent one?

Several of the rays (the steeds) proceed to the terminus of the earth; these rays, like horses, stand still harnessed to the yoke of the chariot; when the charioteer, the sun settles in his home, then other cosmic powers divide the labour-fatigue among them, as to provide relief. 10

<sup>1.</sup> Forty cups of wood or earthen ware in the Agnistoma sacrifice (Yv. VII-VIII.)

(११५) पश्चद्योत्तरप्रततमं सुद्धम्

(१-४) नवर्षस्थास्य स्तस्य थार्षिहस्य उपन्तुतं ऋषिः । अभिदेवता । (१-७) प्रथमादिससर्थं अगतीः (८) अष्टस्थास्त्रिष्टुप्, (९) नवस्थाधः सक्षरी छन्त्रांसि ॥

चित्र इच्छिशोस्तरंणस्य वृक्षयो न यो मातर्गवृप्येति धार्तवे।
अनुधा यदि जीर्जनद्धां च नु वृवक्षं सद्यो मिहं दृह्यं चरन् ॥१॥
अभिष्ठं नामं धायि दृङ्चपस्तमः सं यो वनां युवते भस्तना दृता।
अभिष्ठमुर्ता जुङ्कां स्वध्वर इनो न प्रोयंमानो यवसे वृपां॥२॥
तं वो वि न द्वुपदं देवमन्धंस इन्दुं प्रोयंनतं प्रवपन्तमण्वम्।
आसा विद्वां न शोचिपां विर्ष्यानं मिहंबतं न सुर्जन्तमध्वनः॥३॥
वि यस्यं ते जयसानस्याजर धधोर्न वाताः परि सन्त्यच्युताः।
आ रुण्वासो युग्रंधयो न सत्वनं त्रितं नेशन्त प्रशिपन्तं इष्टयं॥॥॥
स इद्धाः कर्ष्यतमः कष्यंसखार्यः परस्यान्तरस्य तरुपः।
अभिः पति रुण्यतो अभिः सुरीन्भिदंदानु तेषामवी नः॥५॥

# 115

Citra íc chísos tarunasya vakshatho ná yo matarav apyeti dhatave | anudha yádi jijanad adha ca nu vaváksha sadyo máhi dutyam caran | 1 | agnír ha nama dhayi Jann apastamah sám yo vana yuvate bhásmana data | abhipramura juhva svadhvara mo na prothamano yavase- vríshā | 2 | tám vo vím na drushadam devam andhasa índum prothantam pravapantam arnavam | asa váhnim na socísha virapsínam mahivratam ná sarájantam ádhvanah | 3 | ví yásya te jrayasanasyajara dhakshor na vatah pari santy acyutah | a ranvaso yuyudhayo ná satvanam tritam nasanta pra sishanta ishtáye | 4 | sa íd agníh kanvatamah kánvasakharyah parasyantarasya tárushah | agníh patu grinató agníh surm agnír dadatu tesham ávo nah | 5 | 18 |

Wonderful is the conveying capacity of this tender infant (i.e. of the fire-divine in carrying oblations to distances); he does not come to his parents to drink; indeed the udderless heaven and earth have given him birth. He immediately bears oblations to Nature's bounties; he is verily their messenger, and he fulfils this office with earnestness.

The most active fire-divine, the giver of wealth, is nourished with purified butter by the worshippers. His flames are like tooth to consume the forest which he can devour in no time. Devoutly worshipped with the uplifted goblet he is nourished like a lordly well-fed bull amidst fresh pasture. 2

(O devotees), glorify him, who like a bird rests upon a tree, demanding sacrificial food; he is clamorous, wood-consuming, water-shedding; he is like one who bears the oblation in his mouth. He is mighty with radiance; whilst he moves, he simultaneously illuminates paths, like the great luminary, the sun. 3

O imperishable fire-divine, the invincible, uninterrupted winds spread around you, while you are in rapid movement, always eager to consume forests. The priests with loud chants, like combatants shouting in a contest, offer you oblations. We glorify this mighty fire-divine stationed in the three regions.

This fire-divine is the most earnest of the worthiest resounder; he is the friend of those who praise him, the Lord, the destroyer of enemies, whether far off or near. May the fire-divine protect those who adore him. May he preserve those who offer oblations; may the fire-divine give us all that is good and also protection. 5

वाजिन्तमाय सहांसे सुपित्र्य तृषु च्यवानो अनुं जातवेदसे।
अनुद्रे चिद्यो धृपता वरं सते महिन्तमाय धन्वनेद्विष्यते॥६॥
प्रवाधिमत्तिः सह सुरिमिर्वसुं ध्वे सहंसः सुनरो नृभिः।
मित्रासो न ये सुधिता ऋतायवो धावो च युक्तेर्भि सन्ति मानुपान ॥७॥
ऊजी नपात्सहसावृत्तिति त्वोपस्तुतस्य वन्दते वृषा वाक्।
त्वां स्तोपाम् त्वया सुवीरा द्राधीय आर्थः प्रतुरं दर्धानाः॥८॥
इति त्वाभे वृष्टिह्यस्य पुत्रा उपस्तुतास् ऋषयोऽवोचन्।
ताँश्चं पाहि रोणतश्चं सुरीन्वपद्वष्ट्वित्रस्युर्धासो अनक्ष्त्रमो नम् इत्यूर्धासो अनक्षन् ॥९॥

vājíntamāya sáhyase supitrya trishú cyávāno ánu jātávedase | anudré cid yó dhrishata varam saté mahíntamāya dhánvanéd avishyaté || 6 || evagnir martaih sahá sūríbhir vásu shtave sáhasah sūnáro nríbhih | mitraso ná ye súdhitā ritayavo dyavo ná dyumnaír abhí santi mánushan || 7 || úrjo napát sahasāvann íti tvopastutásya vandate vrísha vák | tvam stoshama tvaya suvira draghīya ayuh pratarám dádhānāh || 8 || íti tvagne vrishtihávyasya putra upastutasa ríshayo 'vocan | tans ca pāhí grinatás ca surm vashad vashal íty ūrdhváso anakshan namo nama íty urdhvaso anakshan || 9 || 10 ||

(११९) शोडकोश्वरणततमं शुक्तम्
(१-९) नवर्षस्यास्य शुक्तस्य स्वीरोऽक्षितृतोऽक्षित्यो वा क्षणि । क्षणे । क्षणे । क्षणे । विद्या सीमी महुत इंन्द्रियाय पिनी वृत्राय हन्त्वे दाविष्ठ ।
पिन सुये दावसे हुयमांनः पिन मध्येस्तूपदिन्त्रा वृंधस्य ॥९॥

# 116

Píbā somam mahatá indriyāya píba vritrāya hántave savishtha | píba raye savase huyámanah píba mádhvas tripad indra vrishasva || I ||

O fire-divine, you have fair ancestors; I have arrived without delay to praise you. You are the most bountiful bestower of food, the overcomer of foes, and the all-knowing. I offer my best to this (fire-divine), who is the most mighty, all-pervading, and our protector in all calamities.

In this manner, this fire-divine, the source of strength, is glorified by us, his worshippers, and other pious mortals, for the sake of wealth. Men who are well-disposed as friends, who are true to the eternal order, overcome hostile men through his divine might. 7

"O source of strengthening food, O victorious fire-divine", with such praises and invocations, let us shower forth oblations, and revere you. Through you let us obtain brave sons, enjoying long protracted life. 8

Thus, O fire-divine, the seers, the chanters, the worshippers during the season of rains, celebrate you. May you protect them and protect other pious worshippers. With uplifted faces, calling out "Vasat, (hail! hail!), they reach you; with uplifted faces they reach you, calling out "namas, namas (salutations! respects!)". 9

# 116

O resplendent, O mighty one, drink the divine elixir for the invigoration of your good virtues; drink it for the destruction of evil tendencies; drink when invoked for wealth, for strength. Drink the exhilarating elixir, and being satisfied, O resplendent, shower down (blessings).

ञुस्य पिंव क्षुमतः प्रस्थितस्येन्द्व सोर्मस्य वरुमा सुतस्ये। मनेसा मादयस्वार्वाचीनो रेवते सीर्भगाय ॥२॥ मुमत्तुं त्वा दिव्यः सोमं इन्द्र मुमत्तु यः सूयते पार्थिवेषु । मुमत्तु येन वरिवश्वकर्य नुमत्तु येन निरिणासि दार्त्रन ॥३॥ आ दिवहीं अमिनो यात्विन्द्वो वृषा हरिभ्यां परिपिक्तमन्धेः। गच्या सुतस्य प्रमृतस्य मध्येः सूत्रा खेदीमस्त्राहा वृपस्य ॥४॥ नि तिग्मानि भारायन्म्राश्यान्यवे स्थिरा तेनुहि यातुज्जनीम् । उमार्य ते सहो वर्लं ददामि प्रतीत्या शर्वन्विगदेर्पे वृक्ष ॥५॥

asya piba kshumatah prasthitasyendra somasya yaram a sutasya svastida manasa madayasyarvaemo revate saubhagaya | 2 | mamattu tva divyah soma indra mamattu yah suyate parthiveshu | mamattu yena varivas cakartha mamattu yena nirinasi satrun | 3 || á dvibarha amino yatv indro vrisha haribhyam parishiktam andhah | gavy á sutásva prábhritasya madhvah satra khedam arusaha vrishasva | 4 | ni tigmáni bhrasayan bhrasyany ava sthira tanuhi yatujunam | ugraya te saho balam dadami pratitya satrun vigadéshu vrisca | 5 | 20 ||

व्यर्थ इन्द्र तनुद्धि श्रवांस्थोजः स्थिरेव धन्वेनोऽभिमातीः। अस्मद्रयंग्वावृधानः सहोमिरनिसृष्टरतन्वं वावृधस्व इदं हविमेघवन्तुभ्यं रातं प्रति सम्राळहणानो तुम्पं सुतो मंघवन्तुम्पं पुक्वोई ऽदीन्द्व पिर्व च प्रस्थितस्य ॥७॥

vy arya indra tanuhi sravansy oja sthireva dhanyano bhímatih | asmadryag vavridhanah sahobhir anibhrishtas tanvám vavridhasva | 6 | idam havír maghavan túbhyam ratam prati samral ahrinano gribhaya | tubhyam suto maghavan túbhyam pakvò 'ddhindra píba ca prasthitasya ||7||

Drink, O resplendent, your excellent portion of this renowned elixir effusd and poured forth. O giver of prosperity, please be delighted in your mind, and please turn towards us to bless us with riches and for the sake of happiness. 2

O resplendent, may the celestial clixir exhilarate you; may that which is effused at our terrestrial rites and performances exhilarate you. May that exhilarate you since under its influence, you have been bestowing wealth to us. May this clixir exhilarate you whereby you scatter all our foes (or all our wickedness).

O resplendent, who deserves the two-fold adoration, who goes everywhere, who is the showerer of benefits, please come to bless the offered sacrificial food with your two-fold bay-steed-like energies (physical and spiritual). O slayer of enemies, exhilarated at our sacrifice by drinking the elixir effused upon the earth, please rush like a bull upon our exhausted enemies. 4

O sun, brandishing your penetrating shining radiations, pierce the solid bodies of our wicked and evil worms and germs. I give such oblations to you as would eradicate henceforth vicious pollutions, and then you with your might would be able to assail the enemies (virus infection), and cut them to pieces in the midst of their clamour and activity. a

O resplendent, please stretch out for us food of various kinds; stretch out your strength like strong bows against our enemies. You are mighty and possess immense vigour. You have irresistible strength indeed; please do augment your form (for our sake). a

O sovereign, the bounteous, to you we present this oblation; accept it, not displeased; for you, O bounteous one, the libation is effused; for you the cake has been toasted; accept it, resplendent, and drink the libation poured (upon the altar).

अद्योदिन्द्व प्रस्थितेमा हुवींपि चर्नो द्धिप्व पचतात सोमंस्। प्रयंस्वन्तः प्रति ह्यांमसि त्वा सुत्याः संन्तु यर्जमानस्य कामोः ॥८॥ प्रेन्द्वाप्तिम्यौ सुवचुस्यामियर्मि सिन्धविव प्रेरंयं नार्वमुकेः। अयौ इव परि चरन्ति देवा ये अस्मम्यै धनुदा दुद्धिदेश ॥९॥

laddhid indra prásthitema haviński cano dadhishva pacatótá somam | práyasvantah prati haryamasi tva satyáh santu yajamanasya kamah | 8 | préndragnibhyām suvacasyam iyarmi síndhav iva prérayam navam arkath | áyā iva pári caranti deva ye asmábhyam dhanadá udbhídas ca | 9 | 2 |

> ( १९७ ) सप्तद्रशोत्तरार्थ-मृत्यम् (१-९) नवर्षस्यास्य स्कृतस्याङ्गरसो निमुर्क्रिकः । धनाश्रदानं देशता । (१-३) प्रयमाद्वितीययो-क्रेरोबंगती, (१-९) दृतीयादिसमानाश्च चितुष् धन्दसी ॥

न वा उ देवाः सुध्मिद्धधं दंदुकृतार्शित्मुपं गच्छन्ति मृत्यवेः । ज्तो रियः पृणतो नोपं दस्यत्युतापृणनमिद्धितारं न विन्दते ॥१॥ य आधार्य चकमानार्य पित्वोऽन्नेत्रान्त्तन्निक्तार्योपज्यसुपं । स्थिरं मनेः कृणुते सेवेते पुरोतो चित्स मिद्धितारं न विन्दते ॥२॥ स इद्भोजो यो गृहवे ददात्यन्नेकामाय चरते कृशार्य । अरमस्मे भवति यार्महृता जुतापुरीपुं कृणुते सर्वायम् ॥३॥

# 117

Ná vá u deváh kshúdham íð vadham daður utásitam upa gachanti mrityavah | utó rayíh prinató nópa dasyaty utaprinan marditáram na vindate || 1 || ya aðuraya cakamānáya pitvó 'nnavān sán raphitayopajagmushe | sthírám manah krinuté sévate puróto cit sá marditáram na vindate || 2 || sa íð bhojo yo griháve dáðāty ánnakamaya carate krisáya | áram asmai bhavati yamahuta utaparıshu krinute sakhayam || 3 ||

Accept, O resplendent, these oblations placed upon the altar; accept the food, cooked herbs, and the elixir. With these sacrificial viands, we delight you. Let the aspirations of the institutor of the ceremony be fulfilled.

I direct my eulogy to the Lord of resplendence and to firedivine. Through the sacred prayers, I direct my praises like a boat launched upon the ocean. Nature's bounties seem to favour us like priests. They are the bestowers of riches and they utterly destroy our foes. 9

## 117

The divine powers have not assigned hunger as the cause of death; since deaths come to them also who have been eating well. The riches of the one who liberally gives do not diminish; on the other hand, he finds no consoler who gives not.

If the man, possessed of food, hardens his heart against the person famishing for want of nourishment and does not give to a person who comes abegging and is needy and if the miser pursues his own enjoyment even before him, that man also finds none to console him. 2

Bounteous is he who gives food to the needy and helps a person who wanders in distress; to him there is an ample recompense, and he ultimately contracts friendship with those also who now oppose him. 3

न स सखा यो न दद्वित् सख्ये सचाभुवे सर्चमानाय पुत्वः । अपिस्मात्त्रेयाम तदोको अस्ति पृणन्तेमन्यमरेणं चिदिच्छेत् ॥४॥ पृणीयादिनाधमानाय तच्यान्द्राधीयासमनु पद्येत पन्धाम् । ओ हि वर्तन्ते रथेयेव चुकान्यमन्यसुपं तिष्ठन्त रायेः॥५॥

ná sá sakha yo na dadati sákhye sacabhave sacamanaya pitvah | apasmat preyan na tad oko asti prinantam anyám aranam cid ichet || 4 || priniyad ín nadhamanaya tavyan dragniyansam anu pasyeta pantham | o hí vartante ráthyeva cakranyam-anyam upa tishthanta rayah || 5 || 22 ||

मोघुमसं विन्द्रते अप्रेचेताः स्वयं विवीमि वृध इत्स तस्यं । नार्यमणं पुर्यति नो सखीयं केवेलाघो भविन केवलाद्रो ॥६॥ कृषित्रसाल आदितं कृणोति यन्नपानुमपं वृक्के चृरितेः । वर्दन्वृह्मावेदतो वनीयान्पृणन्नापिरपृणन्तम्भि प्यति ॥७॥ एकपाद्भ्यो द्विपद्गे वि चेकमे द्विपात्विपार्द्मुम्येति पुष्ट्यात् । चतुंप्पादेति द्विपद्गेमिसखेरे सुंपद्येन्पुक्कीरुपुतिष्टमानः ॥८॥ सुमो चिद्यस्तो न सुमं विविष्टः संमात्तर्रा चिन्न सुमं दृहाते । युमयोश्चित्र सुमा वीर्योणि ज्ञाती चित्सन्तो न सुमं पृणीतः ॥९॥

mogham annam vindate ápracetāh satyám bravīmi vadha ít sa tasya | naryamanam pushyati no sakhayam kevalagho bhavati kevaladı || 6 || krishann ít phala asitam krinoti yann adhvanam apa vrinkte carítraih | vádan brahmávadato vanıyan prinann apır aprinantam abhí shyat || 7 || ekapad bhuyo dvipado ví cakrame dvipat tripadam abhy eti pascat | catushpad eti dvipadam abhisvare sampasyan panktır upatíshthamanah || 8 || samau eid dhastau na samam vivishtah sammatara cin ná samám duhate | yanıayos cin na sama viryani jnatí cit santau ná samám primtah || 9 || 23 ||

He is not a friend and comrade who gives not food to a friend, to an associate, to a companion. (What a pity if) disappointed goes the needy from his house. Let him rather seek help at the door of a more liberal person. 4

It is expected of every rich man to satisfy the poor implorer; let the rich person have a distant vision (for a rich of today may not remain rich tomorrow). Remember that riches revolve from one man to another, as revolve the wheels of a chariot.

The foolish man, that shows no hospitality, acquires tood in vain. I speak the truth (when I say) that food shall cause his ruin. He finds no faithful comrade nor a friend; he who eats alone verily eats nothing but a sin.  $_6$ 

The ploughshare furrowing the field provides food (for the ploughman to eat). Having left his foot prints, a man travelling along a road cuts a path for others to follow. The wise preceptor expounding the Vedas (for others) is better than one who is not expounding it to others. The honour of kinsmanship goes to one who gives, and not to him who gives not.

He, who has but one foot, takes a longer time on a journey than he who has two; he who has two feet comes after him who has three; he who has four feet comes up overtaking the two-footed and the three-footed, beholding their traces as he passes by. 8

The two hands are alike, but they do not perform the same work; two cows calving at the same time do not yield the same milk; two twins have not the same strength; two persons of the family do not display equal liberality.

BRWII

(११८) बद्यदशोत्तरशततमं स्कम्

(१-९) नवक्यात्य स्कल्याक्रीय उठक्षय किः । स्क्रीक्राक्ष्रिक्षा । यावर्ष एकः ॥ अक्षे हंसि न्यर्नेत्रिणं दीद्युन्मर्त्येष्या । स्वे क्षये शुचिव्रत ॥१॥ उत्तिष्ठसि स्वीहृतो पृतानि प्रति मोदसे । यत्त्या स्नुचैः सुमस्थिरन्॥२॥ स आहुतो वि रोचतेऽक्षिरीळेन्यो गिरा । स्नुचा प्रतीकमञ्यते ॥३॥ पृतेनाक्षिः समेज्यते मधुप्रतीक् आहुतः । रोचमानो विभावसः ॥४॥ जरमाणः समिष्यसे देवेभ्यो हज्यवाहन । तं त्वो हवन्तु मत्योः ॥५॥

### 118.

Ágne hánsi ny átrínam dídyan mártyeshv á své kshaye sucivrata | 1 || út tishthasi sváhuto ghritáni práti modase | yát tvä srúcah samasthiran || 2 || sá áhuto vírocate 'gnír ilényo girá | srucá prátīkam ajyate || 3 || ghriténāgníh sám ajyate mádhupratīka áhutah | rócamano vibhávasuh || 4 || járamanah sam idhyase devébhyo havyavāhana | tam tva havanta martyāḥ || 5 || 24 ||

ार्था तं मेर्ता अमेर्त्यं घृतेनाभि संपर्यत । अद्गिभ्यं गृहपंतिम् ॥६॥ अद्गिभ्येन शोचिपाशे रक्षस्त्वं देह । गोपा ऋतस्यं दीदिहि ॥७॥ स त्वमेशे प्रतीकेन प्रत्योप यातुधान्यः । उस्क्षयेषु दीर्घत् ॥८॥ तं त्वो गीभिरुक्षयो हृद्यवाहुं समीधिरे । यजिष्ठं मार्नुष् जेते ॥९॥

tam marta amartyam ghritenagnim saparyata | adabhyam grihapatim || 6 || ádabhyena socishagne rakshas tvam daha | gopá ritásya dīdihi || 7 || sa tvam agne pratikena praty osha yatudhanyah | urukshayeshu didyat || 8 || tam tva girbhír urukshaya havyaváham sam īdhire | yājishtham manushe jane || 9 || 25 ||

Fire-divine, the purifier, the destroyer of the devouring gloom shines among men in the altar, its own home.

It springs up when invoked with devotion, delights in the oblations, when the ladles are brought near it. 2

The fire-divine is to be glorified with songs; it blazes up when invoked; prior to others (in reverence), it is sprinkled with butter from a ladle.

The fire-divine is invoked, anointed with butter and honey; it is refulgent and radiant and makes everything bright and shining.

O glorified by the worshippers, you are kindled for the divines; and as such mortals adore you. 5

With offerings of clarified butter, mortals worship immortal firedivine, who is indestructible, and enshrined in homes.

With your indestructible flame, O fire-divine, defender of sacred works, may you consume the wicked and vicious (germs and virus) and shine. 7

May you, O fire-divine, with your glowing effulgence, burn the disease—spreading mother-germs, shining in your outspread altars.

The worshippers and dignitaries of repute by their praises, kindle you, O fire-divine, the bearer of oblations; you are most adorable among mankind. 9

(११९) एकोनविंशत्युत्तरशततमं सुनःम्

(१-१४) ष्योद्दावंस्थास्य स्वत्सेन्द्रो स्व कविः। मात्या देवता । गायत्री छन्दः॥

इति वा इति मे मनो गामश्रे सनुयामिति । कुवित्सोमस्यापामिति ॥१॥

प्र वातां इव दोधंत उनमां पीता अयंसत । कुवित्सोमस्यापामिति ॥२॥

उन्मां पीता अयंसत रथमश्रां इवाद्यवंः । कुवित्सोमस्यापामिति ॥२॥

उपं मा मृतिरंस्थित वाश्रा पुत्रमिय प्रियम् । कुवित्सोमस्यापामिति ॥४॥

अहं तष्टेव वन्धुरं पर्यचामि हृदा मृतिम् । कुवित्सोमस्यापामिति ॥४॥

नहि में अक्षिपञ्चनाच्छोन्त्सुः पर्यं कृष्टपंः । कुवित्सोमस्यापामिति ॥६॥

## 119

tti vå íti me mano gam asvam sanuyam íti | kuvít somasyapam íti || 1 || pra vata iva dodhata un ma pita ayańsata | kuvít — || 2 || un ma pita ayansata rátham asvā ivāsavah | kuvít — || 3 || upa ma matír asthita vasra putram iva priyam | kuvít — || 4 || aham táshteva vandhuram pary acami hrida matím | kuvít — || 5 || nahí me akshipae canachantsuh panca krishtáyah | kuvít — || 6 ||  $^{26}$  ||

निहं में रोदंसी उमे अन्यं पक्षं चुन प्रति । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥७॥ अमि यां मेहिना भेवमुभी र्वुमां पृथिवीं महीम् । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥८॥ हन्ताहं पृथिवीमुमां नि दंघानीह वेह वां । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥९॥ ओपमित्पृथिवीमुहं जुङ्कनानीह वेह वां । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥१०॥ दिवि में अन्यः पृक्षोर्वुऽघो अन्यमेचीकृषम् । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥१०॥

nahí me rodasī ubhe anyam paksham cana prati | kuvít — || 7 || abhí dyam mahina bhuvam abhumam prithivim mahim | kuvít — || 8 || hantaham prithivim imam ní dadhanīhá vehá vā | kuvít — || 9 || osham ít prithivim aham janghánanīhá veha vā | kuvít — || 10 || diví me anyah pakshò dhó anyam acīkrisham | kuvít — || 11 ||

Thus, indeed, my mind resolves, "full of spirits, I shall go to battle to win cow and to win horses", for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?

Like the winds violently shaking the trees, the devotiona' love lifts me up, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?

The divine love lifts me up like swift horses drawing a chariot, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?

Sound of sacred hymns reaches me like a lowing cow to meet her beloved calf, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir? 4

I recite the hymn of praise in my heart as a carpenter or wright carves out a chariot's body, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir? 5

The five classes of people dare not elude the glance of my eye, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?  $_6$ 

Both heaven and earth have not grown equal to one half of me, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?  $_7$ 

I excel the sky in greatness; and so I excel this spacious earth; for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?

Lo! I will deposit this earth (to my choice) either here or there, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?

In no time, I (in my fury) can render this earth red-hot, and carry it to a place anywhere, here or there, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir? 10

One of my wings is in the sky; the other trail I drag below, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir?

अहमेस्मि महामुहोऽभिनुभ्यसुर्दीपितः । कुवित्सोमुत्यापामिति ॥१२॥ गृहो याम्यरंकतो देवेभ्यो हञ्यबाहेनः । कुवित्सोमुत्यापामिति ॥१३॥

इत्यष्टमाष्टके पद्वोऽप्रयायः ॥
 पद्माप्यत्ये वर्गाः २७, स्त्वाति १५, द्वाचः १५० ]

ahám asmi mahāmaho 'bhinabhyám údīshitah | kuvít -- | 12 || gyihó yamy áramkrito devébhyo havyavahanah | kuvít -- || 13 || 21 || Shashtho 'dhyāyab.

# अथ सप्तमोऽध्यायः॥

( १२० ) विकानुत्तग्वाततमे सृत्तम (१-९) नववम्यास्य सृक्तन्याधवेणो बृहद्दिय ऋषिः । क्रप्ने देशता । त्रिष्ठुप् छन्दः ॥

तिद्दांस् भुवनेषु ज्येष्टुं यती जुज्ञ जुज्ञस्त्वेपर्रम्णः । सुयो जेज्ञानो नि रिणाति राज्ञुननु यं विश्वे मद्दत्यूमाः ॥१॥ वावृधानः शर्वसा भूर्येजाः शर्तुद्वांसायं भियसं द्धाति । अञ्चनच व्यनच्च सिन्ति सं ते नवन्तु प्रश्तेता मदेषु ॥२॥ त्वे कत्वृमिषं वृज्जन्ति विश्वे हिर्यदेते त्रिभेवन्त्यूमाः । स्यादोः स्वादीयः स्वाद्रनां सृजा समुदः सु मधु मधुनाभि योधीः ॥३॥

## 120

Tád íð ása bhavaneshu jyéshtham yáto jajna ugrás tveshanrimnah | sadyo jajñānó ní rinati satrun anu yám vísve mádanty umah || 1 || vavridhanah savasa bhuryojah satrur aasaya bhiyasam dadhati | avyanac ca vyanac ca sasni sam te navanta prabhrita madeshu || 2 || tvé krátum ápi vrinjanti vísve dvír yad ete trir bhavanty umah | svadoh svadiyah ovad ma srija sam adah su madhu madhunabhí yodhīh || 3 || I am supreme, the greatest of the great, raised to the firmament and beyond, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir? 12

Receiving the offering, I oblige the worshippers and bear their oblations to Nature's bounties, for have I not frequently drunk of the spiritual elixir? 13

### 120

That (Brahman verily) has been the best and eldest in all the worlds, wherefrom the fiery and fierce (sun), rich in radiance, is first born. As soon as born, he overcomes the foes; he is the one, in whom all creatures feel happy and delighted.

Grown mighty in strength, with powerful vigour, our resplendent Lord implants fear in the heart of malignant; both the worlds, inanimate and animate, are readily won by him. Happy in your exhilaration, all creatures sing their praises and pay homage. 2

All devotees offer adoration, and concentrate on you, at times twice or thrice. May you blend a more tasteful one to the tasty and savoury. May you mix honey with another honey to make it further exhilarating. 3

इति चिन्दि त्वा धना जयन्तं मदेमदे अनुमदेन्ति विश्राः । ओजीयो धृष्णो स्विरमा तेनुष्य मा त्वो दमन्यानुधानां दुरेवाः ॥४॥ त्ययां वृषं श्रीशाद्धे रणेषु प्रपश्यन्तो युधेन्यानि भूरि । चोदयमि त आर्युधा वचीभिः सं ते शिशामि ब्रह्मणा वयासि ॥५॥

iti eid dhí tvā dhánā jáyantam máde-made anumádanti víprāḥ | ójīyo dhrishno sthirám á tanushva má tvā dabhan yātudhána durévaḥ || 4 || tváyā vayáṃ ṣāṣadmahe ráṇeshu prapáṣyanto yudhényāni bbūri | codáyāmi ta áyudhā vácobhih sám te sisāmi bráhmanā váyāṅsi || 5 || 1 ||

रत्नुषेय्यं पुरुवर्षसमुस्विमिनतेममाप्त्यमाप्त्यानीम् ।
जा देषेते शर्वसा सप्त दानुन्त्र सोक्षते प्रतिमानीनि मूरि ॥६॥
नि तद्देष्टिषेऽवेरं परं च यरिमुझावियावेसा दुरोणे ।
जा मातर्रा स्थापयसे जिग्नम् अर्त हनोषि कवेरा पुरुणि ॥७॥
इमा बद्दां बृहिंदेवो विवृक्तीन्द्रीय शूपमिग्र्यः स्वृषीः ।
मुद्दो गोत्रस्यं क्षयति स्वराजो दुरेश्व विश्वो अवृणोदपु स्वाः ॥८॥
पुवा मुद्दान्बृहिंदेवो अध्वांवीचृत्स्वां तुन्वर्शमन्द्रमेव ।
स्वसारो मातुरिस्वरीरिंद्रपा हिन्वन्ति च श्वेसा वर्धयन्ति च ॥९॥

stushéyyam puruvárpasam ríbhvam inátamam āptyám āptyanām | a darshate sávasā saptá dánūn prá sākshate pratimánāni bhūri || 6 || ní tád dadhishé 'varam páram ca yasminn ávithávasā duroņé | á mātárā sthāpayase jigatnū áta inoshi kárvarā purūņi || 7 || imá bráhma briháddivo vivaktíndrāya sūshám agriyáh svarsháh | mahó gotrásya kshayati svarájo dúras ca vísvā avriņod ápa sváh || 8 || evá mahán briháddivo átharvávocat svám tanvám índram evá | svásāro mātaríbhvarīr ariprá hinvánti ca sávasā vardháyanti ca || 9 || 2 ||

Verily the pious praise you. O the giver of wealth, in your repeated exhilaration. O resolute Lord of resplendence, spread out for us, great and lasting affluence; may the malignant and wicked never harm you.

Through your help, we destroy our foes in battles; we bravely face the numerous opponents against whom we have to fight. I evoke you with my prayful words with full reliance in your weapons. I consecrate the food grains with a sacred verse. 5

I praise Him who is worthy of praise, multiform, vast, supreme, most accessible of the accessible ones; he strikes with might the seven types of clouds (or seven evil impulses). He verily subdues many-opposing evils. 6

You bestow lower (i.e. material) and higher (i.e. the spiritual) wealth both to the houses of your devotee, whom you love and provide protection. You maintain the two ever-revolving Mothers (Earth and the Sun) in dynamic equilibrium, and with your glory, you accomplish many wondrous deeds. 7

The wisest, the foremost, the most enlightened person repeats these prayers to gratify the Lord of resplendence. He dominates over the great self-luminous folds of regions and throws open all his doors of divine knowledge and treasure.

Thus the great and most enlightened one in divine wisdom repeats his praise to our Lord of resplendence. The spotless sisters, the streaming channels of consciousness, who are his mothers, go to Lord of resplendence, speak high of Him and impel Him onward (for our support).

(१३१) एकपिंशत्युत्तरशततमं मूक्तम्

(१-१०) कार्यस्थास्य स्कर्त्य मावायत्यो विरण्यगर्म मानिः। कः (मजार्यतः) देवता । मिहुप् छन्दः । हिर्ण्यगुर्भः समंवर्तृताग्रे भूतस्य जातः पितृरेकं आसीत् । स दोधार पृथिवीं धामुतेमां कस्मैं देवायं हुविषां विधेम ॥१॥ य आत्मदा बेलुदा यस्य विश्वं उपासित प्रशिष्टं यस्य देवाः । यस्य ख्रायामृतं यस्य मृत्युः कस्मैं देवायं हुविषां विधेम ॥२॥ यः प्राण्ततो निमिष्ततो महित्वेकः इद्राजा जगतो बुमृवं । य विशे अस्य द्विपद्मन्तुर्वपदः कस्मैं देवायं हुविषां विधेम ॥३॥ यस्येमे हिमवन्तो महित्वा यस्य समुद्रं रस्यां सहाहः । यस्येमाः प्रदिशो यस्यं बाह् कस्मैं देवायं हुविषां विधेम ॥४॥ यस्येमाः प्रदिशो यस्यं बाह् कस्मैं देवायं हुविषां विधेम ॥४॥ येन प्रोह्मा पृथिवी चं दृक्हा येन स्वः स्तिभृतं येन नाकः । यो जन्तिरेके रजेसो विमानः कस्मैं देवायं हुविषां विधेम ॥५॥

### 121.

Hiranyagarbháh sám avartatagre bhútásya jatáh pátir éka asīt | sá dadhara prithivím dyám utémám kásmai deváya havísha vidhema | 1 | yá ātmadá baladá yásya vísva upásate prasísham yásya deváh | yásya chāyámrítam yásya mrityúh kásmai deváya havíshā vidhema | 2 || yáh pranató nimisható mahitvaíka íd rájā jágato babhúva | yá íse asyá dvipádas cátushpadah kásmai deváya havíshā vidhema || 3 || yásyemé himávanto mahitvá yásya samudrám rasáya sahahúh | yásyemáh pradíso yásya bāhú kásmai deváya havíshā vidhema || 4 || yéna dyaúr ugrá prithiví ca drilhā yéna svà stabhitám yéna nákah | yó antárikshe rájaso vimánah kásmai deváya havíshā vidhema || 5 || 3 ||

# 121

The sustainer Lord of illuminant celestial cosmos has been present from the very beginning. He has ever been the sole Lord of all created beings. He upholds this earth and heaven. Whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion?

He is the giver of strength, spiritual and physical as well; His commands all beings, the enlightened ones, obey; under His shadow alone, one enjoys immortality and death as well. Whom else, besides that giver of happines, can we offer all our devotion? 2

He by His greatness, has verily become the sole king of breathing and seeing world; He rules over this aggregate of bipeds and quadrupeds. Whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion? 3

The one through whose greatness these snow-clad mountains exist; whose majesty is proclaimed by ocean and rivers; these quarters of space are whose two outstretched arms. Whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion? 4

By whom, the sky is made profound and the earth solid? By Him, heaven and solar sphere are fixed. Who in the firmament has set the shining region like the flying birds? Whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion? 5

यं कर्न्द्सी अवसा तस्तभाने अभ्यक्षेतां मनेसा रेजेमाने ।
यत्राधि सूर उदितो विभाति कसी देवार्य हविषा विधेम ॥६॥
आपी ह यहंहतीर्विश्वमायुन्नार्भे दर्धाना जनर्यन्तीरिक्षम् ।
तती देवानां समेवर्ततासुरेकः कसी देवार्य हविषा विधेम ॥७॥
यिश्वदापी महिना पर्यपेश्यह्रष्टं दर्धाना जनर्यन्तिर्यक्षम् ।
यो देवेप्वधि देव एक आसीत्कसी देवार्य हविषा विधेम ॥८॥
मा नी हिंसीजनिता यः पृथिव्या यो वा दिवं सत्यर्धमा जुजाने ।
यश्वापश्चन्द्रा वृहतीर्जुजान कसी देवार्य हविषा विधेम ॥९॥
प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वा जातानि परि ता वभूव ।
यत्क्रीमास्ते जुहुमस्तक्षी अस्तु वयं स्थीम पत्रेयो रयीणाम् ॥१०॥

yám krándasī ávasā tastabhāne abhy aíkshetam manasa réjamāne | yátrádhi súra údito vibhāti kásmai devaya havíshā vidhema || 6 || ápo ha yád brihatír vísvam áyan gárbham dádhānā janáyantīr agním | táto devánām sám avartatásur ékah kásmai deváya havíshā vidhema || 7 || yáṣ cid ápo mahiná paryápasyad dáksham dádhānā janáyantīr yajūám | yó devéshv ádhi devá éka ásīt kásmai deváya havíshā vidhema || 8 || má no hinsīj janitá yáh prithivyá yó vā dívam satyádharmā jajána | yáṣ cāpáṣ candrá brihatír jajána kásmai deváya havíshā vidhema || 9 || prájāpate ná tvád etány anyó víṣvā jātáni pári tá babhūva | yátkāmās te juhumás tán no astu vayám syāma pátayo rayīnám || 10 || 4 ||

Supported by whose protection, heaven and earth, shining brightly, and inspired in their spirit manifest this glory, with whose effulgence the risen sun shines forth? Whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion?

What is that hour when the vast and mighty waters for the first time overspread the surface of the earth with universal germ (of life, within it), the fire-force also becomes operative, and Nature's bounties also are set to full function — (think of that supreme source). Whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion?

He who by his might surveys the waters all around containing creative powers and giving birth to cosmic sacrifice, He who among the divine bounties was the one most supreme — whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion? 8

Never may He do us harm, who is the parent of the earth, or He whose laws are inviolable and who creates heaven, and who generates the vast and delightful waters — whom else, besides that giver of happiness, can we offer all our devotion? 9

O Lord of people, there is none other than you who has given existence to all these beings; may our aspirations for which we dedicate ourselves to you be ours; may we be the possessors of grand riches. 10

### (१२२) दाविधान्युत्तरपाततमं सूक्तम्

(१-८) शष्टर्षस्यास्य स्तस्य वासिष्ठधित्रमदा ऋषिः । अग्निर्देशता । (१, ५) प्रयमापञ्चम्योर्क्रेषोस्तिषुपः (२-४, ६-८) दितीयावितृषस्य पष्ठवादितृवस्य च वगती छन्दसी ॥

151

वसुं न चित्रमहसं ग्रणीषे वामं शेव्मतिधिमहिषेण्यम् ।
स रसिते शुरुवों विश्वधायसोऽप्तिहोंतां गृहपेतिः सुवीर्यम् ॥१॥
जुपाणो अेशे प्रति हर्य मे वचो विश्वानि विद्वान्त्रयुनीति सुकतो ।
घृतिनिर्णिग्वहाणे गातुमेरेष् तवं देवा अंजनयुक्तनुं वृतम् ॥२॥
सप्त धामीनि परियन्नमेर्त्यां दाश्राह्यग्रुपं सुरुते मामहस्त्र ।
सुवीरेण रिवणीशे स्त्राभुवा यस्त् आनेट् सुमिधा तं जुषस्य ॥३॥
यज्ञस्यं केतुं प्रथमं पुरोहितं ह्विप्मन्त ईव्यते सप्त वाजिनेम् ।
शृष्वन्तमाग्नां घृतपृष्ठमुक्षणं पृणन्तं देवं पृण्वेत सुवीर्यम् ॥ऽ
त्वं हुतः प्रथमो वरेण्यः स हुयमीनो अस्ततीय मत्स्व ।
त्वां मजियन्मुक्तों द्वाग्रुपो गृहे त्वां स्तोमेिश्वर्यने वो वि रहिनः ।

## 122.

Vásum ná citrámahasam grinīshe vāmám sévam átithim advishenyám | sá rāsate surúdho visvádhāyaso 'gnír hótā grihápatih suvíryam || 1 || jushānó agne práti harya me váco vísvaní vidván vayúnāni sukrato | ghrítanirnig bráhmane gatúm éraya táva devá ajanayann ánu vratám || 2 || saptá dhámāni pariyánn ámartyo dásad dāsúshe sukríte māmahasva | suvírena rayínāgne svābhúvā yás ta ánat samídhā tám jushasva || 3 || yajñásya ketúm prathamám puróhitam havíshmanta īlate saptá vājínam | srinvántam agním ghritáprishtham ukshánam prinántam devám prinaté suvíryam || 4 || tvám dūtáh prathamó várenyah sá hūyámāno amrítāya matsva | tvám marjayan marúto dāsúsho grihé tvám stómebhir bhrígavo ví rurucuh || 5 || 5 ||

I glorify him who is of wonderful radiance like the sun, who is the giver of happiness, lovely, benevolent and the one whom all welcome like a guest. He bestows vigour upon the worshippers; may he, the fire-divine, remove our sorrow and give us heroic strength and all sustaining riches.

O fire-divine, being well-pleased, accept my praise; you are the accomplisher of great deeds, and cognizant of all ordinances; Anointed with butter, may you stimulate the movements of the wise sages; Nature's bounties bestow on us rewards according to your holy law. 2

Traversing the seven regions of universe, O immortal firedivine, bestow wealth on us and give liberally to the pious devotee. May you grant easily - obtainable riches, together with worthy children to those who present offerings to you. 3

The seven priests bearing oblations worship fire-divine, the emblem of reverence, the first of the divine powers, the foremost, the wise, the hearer of our prayers, effulgent and the shedder of moisture. The prayful worshipper, propitiates the fire-divine endowed with excellent virility, 4

You are the chief and most excellent messenger; may you, invoked by us, enjoy the elixir and get exhilarated; the vital divine forces decorate you at the votary's place; the illustrious sages have glorified you with hymns. 5

इपं दुहन्त्युदुघां विश्वधायसं यज्ञात्रिये यर्जमानाय सुकतो । अमे घृतस्रुक्तिर्कृतानि दीर्यहर्तिर्यक्ञं पेरियन्स्युकत्यसे ॥६॥ त्वामिद्स्या उपसो व्युष्टिपु दृतं कृष्वाना अयजन्त मार्नुपाः । त्वां देवा मेहुयाय्याय वाष्ट्रधुराज्यमभे निमृजन्तो अध्वरे ॥७॥ नि त्वा वसिष्ठा अद्धन्त वाजिनं गृणन्तो अमे विद्येषु वेधसेः । स्वस्पोषुं यर्जमानेषु धारय यूयं पति स्वस्तिभिः सदो नः ॥८॥

ísham duhan sudugham visvadhayasam yajñapríye yajamānāya sukrato | ágne ghritásnus trír ritáni dídyad vartír yajñám pariyán sukratūyase || 6 || tvám íd asyá usháso vyushtishu dūtám krinvānā ayajanta mānushāh | tvám devá mahayāyyāya vāvridhur ájyam agne nimrijánto adhvaré || 7 || ní tvā vásishthā ahvanta vājínam grinánto agne vidátheshu vedhásah | rāyás pósham yájamāneshu dhāraya yūyám pāta svastíbhih sádā nah || 8 || 6 ||

(१२६) श्योपिमञ्जनस्मातमं स्कर (१-८) श्रष्टपंत्रास्य स्कर्स मार्गवो वेन क्षतिः। वेनो देवता । मिहुप् छन्दः ॥ अयं वेनन्भोद्युत्पृश्चिगर्मा ज्योतिर्जरायु रर्जसो विमाने । इममुपा सैगुमे सूर्यस्य दिश्युं न विप्ना मृतिर्मी रिहन्ति ॥१॥ समुद्राद्वृर्मिसुदियर्ति वेनो नेमोजाः पृष्ठं हेर्युतस्य दर्शि । ऋतस्य सानावधि विष्टपि स्राट सेमानं योनिमम्येनुषत वाः ॥२॥

## 123.

Ayám venás codayat prísnigarbhā jyótirjarāyū rajaso vimáne | imám apám samgame sűryasya sísum ná vípra matíbhī rihanti || 1 || samudrád ūrmím úd iyarti venó nabhojáh prishthám haryatásya darsi | ritásya sánāv adhi vishtápi bhrát samānám yónim abhy ànūshata vráh || 2 ||

O fire-divine, milking the prolific cow as if for all-sustaining food, you assist the sacrifice for the benefit of the pious institutor of the rite. Anointed with butter, you enlighten the three regions. You encircle the sacrifice; you are the accomplisher of these noble acts of public service. 6

Men worship you, O fire-divine, at the opening of the present dawn, appointing you their messenger to Nature's divine forces, which have magnified you for their adoration, sprinkling butter upon you at the sacrifice. 7

Praising you, O mighty fire-divine, the most pious sages invoke you at the sacrificial meetings. May you ever provide sustenance to noble men, the institutors of the rite, and may you, O divine, ever cherish us with blessings. 8

# 123

See this charming one (Vena or Venus)<sup>1</sup>, born with the halo of the sun, in the midst of clouds or mist, in the regions of midspace, like a bird soaring high — a baby of the sun in waters. Men of wisdom sing his glory and caress him with special hymns. 1

The Vena draws up his waves from out the ocean. Born, surrounded with the halo of mist, the fair one's back alone is visible brightly; he shines almost on the top of Rta, the cosmic waters.<sup>2</sup> Both of them (the Sun and Vena) have the same region — the learned gazers of the sky, ksis or the astronomers know this fact and they sing the glory. <sup>2</sup>

Vena, the same as the planet Venus; or the Madhyandina shining one (the midregion god) or the sun arising in the mist and dew.

<sup>2.</sup> Rta, cosmic waters and dew; or the cosmic law.

समानं पूर्वीर्भि वांवशानास्तिष्टेन्वत्सस्यं मातरः सनीळाः । श्वतस्य सानावधि चक्रमाणा रिहन्ति मध्यो अभृतेस्य वाणीः ॥३॥ जानन्तो क्पर्मकृपन्त वित्रां मृगस्य घोषं महिषस्य हि ग्मन् । श्वतेन यन्तो अधि सिन्धुंमस्युर्विदद्गेन्ध्वों अगृतिनि नामं ॥४॥ अप्सरा जारमुपिसिष्मयाणा योषां विमर्ति पर्मे व्योमन् । चरित्रयस्य योनिषु प्रियः सन्त्सीदेत्यक्षे हिरुण्यये स वेनः ॥५॥

samānám pūrvír abhí vāvaṣānās tíshṭhan vatsásya mātáraḥ sánīlāh | ritásya sánāv ádhi cakramāná rihánti mádhvo amrítasya vấnīh || 3 || janánto rupám akripanta víprā mrigásya ghósham mahishásya hí gmán | riténa yánto ádhi síndhum asthur vidád gandharvó amrítāni náma || 4 || apsarā jarám upasishmiyāṇá yóshā bibharti paramé vyoman | carat priyásya yónishu priyáḥ sán sídat pakshé hiraṇyáye sá venáḥ || 5 || 7 ||

नार्क सुप्रणंसुप् यस्पतेन्तं हृदा वेनेन्तो ज्ञम्यचेक्षत त्वा ।
हिर्रण्यपक्षं वर्रणस्य दृतं युमस्य योनौ श्रकुनं सुर्ण्युम् ॥६॥
ज्ञष्मौ गेन्ध्रवी अधि नार्के अस्यात्प्रत्यक्षित्रा विम्नेद्रस्यासुधानि ।
वसीनो अत्कं सुर्भि हृद्दो कं स्वर्र्ण नार्म जनत प्रियाणि ॥७॥
हृप्तः संमुद्रमुभि यभिगोति पश्युन्ग्रधस्य चक्षसा विधर्मन् ।
मानुः शुकेणं शोचिषां चक्तानस्तृतीये चक्र रजीति प्रियाणि ॥८॥

náke suparnám úpa yát pátantam hridá vénanto abhy ácakshata tva | híranyapaksham várunasya dūtám yamásya yónau sakunám bhuranyúm || 6 || ūrdhvó gandharvó ádhi náke asthāt pratyán citrá bíbhrad asyáyudhāni | vásāno átkam surabhím drisé kám svàr ná náma janata priyáni || 7 || drapsáh samudrám abhí yáj jígāti pásyan grídhrasya cákshasā vídharman | bhānúh sukréna socíshā cakānás tritíye cakre rájasi priyáni || 8 || 8 || 8 ||

Full to the capacity, lowing to their joint possession, staying together at the same dwelling, stand the mothers of the darling calf. Ascending the lofty height of Rta (the cosmic waters), the great singers utter the praises, tipped with sweetened elixir of immortality.

The pious sages, knowing the form of this Vena praise him, for they understand the great roar of this mighty showerer (the sun) behind the clouds. Approaching him with prayful mind, they reach the flowing stream of elixir, for, the *Gandharva*<sup>3</sup>, the sustainer of the rays (the sun) knows the secret of cosmic waters. 4

The lightning (apsara), the lady smiling affectionately, like a wife at her lover, cherishes him in the highest heaven; she wanders as a friend in the abodes of his higher friend; he, the Vena, makes her sit down on his golden pinion. 5

They, with a longing in their hearts, gaze at you while you, Vena, travel as a strong-winged bird in the sky; you are the golden-winged messenger of our venerable Lord, the bird that moves on with speed to the central abode of the Ordainer.

Gandharva, the sun (the retainer of the rays) stands erect upon the firmament, brandishing towards us his wonderful weapons. The objects (on the earth) become visible, only when the sun comes up, clad in sweet raiment, beautiful to look on. 7

As a spark or just a drop in the sky, he comes near the ocean, still looking at us with a vulture's eye. His lustre shines in its own bright splendour and as he shines high in the sky, he illumines the regions below. 8

<sup>3.</sup> Gandharva, another name of the sun, meaning the sustainer of rays.

(१२४) भ्यतुर्विचात्युत्तरचततमं स्काम्

(१-९) नवर्षस्यास्य स्तुतस्य (१, ५<u>-९</u>) प्रयमर्थः पश्चम्यादिषञ्चाताञ्चाविषण्यसोगः, (२-४) द्वितीयादितृषस्य वाविक्तपः। (१) प्रयमर्थोऽप्तिः, (२-४) द्वितीयादितृषस्यावेष्ट्याः, (५, ७-८) पश्चमीसतस्यद्वमीनां वटनः, (६) षष्ठयाः सोमः, (९) मवस्यावेश्वो देवताः। (१-६, ८-९) प्रयमादिषङ्कामद्वमीनवस्योधः विद्वत्, (७) सतस्याधः वगती धन्यसी ॥

इमं नों अम् उपं युक्तमेहि पर्ययामं त्रिवृतं सुप्ततेन्तुम् ।
असी हन्यवाळुत नेः पुरोगा ज्योगेव द्रीघं तम् आशियाः ॥१॥
अदिवाहेवः मुचता गृहा यन्भ्रपश्यमानो अमृत्वमेमि ।
श्विवं यत्मन्तुमित्राचे जहामि स्वात्मुख्यादर्रणीं नाभिमेमि ॥२॥
पश्यक्रन्यस्या अतिथि वृयाया ऋतस्य धाम् वि मिने पुरुणि ।
शंसीमि पित्रे असुराय शेवेमयिश्चयाद्यक्तियं भागमेमि ॥३॥
बुद्धाः समा अकरमन्तरिम्बिनिन्दं वृणानः पितरं जहामि ।
अप्तिः सोमो वर्ष्णस्ते च्येवन्ते प्रयाविद्वाप्टं तद्वाम्यायन् ॥४॥
निर्माया वृ त्ये असुरा अभूवन्त्वं च मा वरुण कामयासे ।
ऋतेन राज्ञवर्ततं विविधन्तमे राष्ट्रस्याधिपत्यमेहि ॥५॥

### 124.

Imám no agna úpa yajñám éhi páñcayāmam trivrítam saptátantum | áso havyavál utá nah purogá jyóg eva dirghám táma áṣayishthāh || 1 || ádevād deváh pracátā gúhā yán prapásyamāno amritatvám emi | ṣivám yát sántam ásivo jáhāmi svát sakhyád áranīm nábhim emi || 2 || pásyann anyasya átithim vayáya ritasya dháma ví mime puruni | sánsāmi pitre ásuraya sevam ayajūiyád yajñíyam bhāgám emi || 3 || bahvíh sámā akaram antár asminn índram vrinānáh pitaram jahāmi | agníh somo várunas té cyavante paryavard rāshtrám tád avāmy āyán || 4 || nírmāyā u tyé ásurā abhūvan tvám ca mā varuna kāmáyāse | riténa rājann ánritam viviñcán máma rāshtrásyádhipatyam éhi || 5 || 9 ||

### 124

Come, three-fold (3) O fire-divine,\* to this our place of worship, which has five (5) divisions, spread out by seven (7) threads; be the bearer of our oblations; be our preceder; you have long been laid dormant during darkness.

(Fire-divine speaks): From being a power without divinity, I become divine and attain immortality when I come from secret pathways and manifest myself at the solicitation. When being inauspicious, I desert the auspicious, I leave my own friends and seek the shelter of wood. 2

Beholding the sun, the ever-moving guest of another lineage, I perform many actions based on eternal law and order; I repeat praises, wishing good luck to the paternal foe-destroying; I pass from a place unfit for sacrifice to a place where sacrifice can be offered. 3

I spend many years within this altar; in preference to Lord of resplendence, I leave the Father away; go away the bounties like fire the sun and moon. Rule always changes, when my turn comes. I return with superiority and favour. 4

These deluding people are deprived of their delusion; O sun, the venerable, separating truth from falsehood, come and share in sovereignty over my realm, if you really cherish my love. 5

<sup>\*5 —</sup> Five classes of men, pancajanya, or five *Mahayajnas* — Brahmyajna, Devayajna, Pitryajna, Atithiyajna, Balivaisvadeva — Yajna; 3 — The Pakayajna, Haviryajna and Somayajna, 7 — Sapta-tantu — Agnostoma, Atyagnistoma, Ukthya, Sodasi, Vajapeya, Atiratra and Aptoryama.

इदं स्वेरिदिमिद्यास बाममुयं प्रकाश दुर्वे न्तिरिक्षम् । हनीव वृत्रं निरेहिं सोम हृविद्यं सन्तै हृविषां यजाम ॥६॥ कृविः केवित्वा दिवि रूपमासेजुदप्रमृती वर्षणो निर्पः सेजत् । क्षेमं कृष्याना जनयो न सिन्धवृत्ता अस्य वर्णे श्चर्ययो भरिश्रति ॥७॥ ता अस्य ज्येष्ठीमिन्द्रियं संचन्ते ता ईमा क्षेति ख्घया मर्दन्तीः । ता ई विशो न राजानं वृणाना वीम्रस्त्रेवो अर्प वृत्रादेतिष्ठन् ॥८॥ बीमृत्युनौ सुयुजै हंसमाहुर्षां दि्ज्यानौ सुरूपे चर्नतम् । अनुष्रुममनु चर्चुर्यमाणिनन्दं नि चिक्युः कृवयौ मनीपा ॥९॥

idám svár idám íd āsa vamam ayám prakāsá urv àntariksham | hánāva vritrám niréhi soma havísh tvā sántam havíshā yajāma | 6 | kavíh kavitvá diví rūpám ásajad áprabhūtī váruņo nír apáh srijat | kshémam kriņvānā jánayo ná síndhavas tá asya várnam súcayo bharibhrati || 7 || tá asya jyéshtham indriyám sacante tá īm á ksheti svadháyā madantīh | tá īm víso ná rájānam vrināná bībhatsúvo ápa vritrád atishthan || 8 || bībhatsúnām sayújam hansám āhur apám divyánām sakhyé cárantam | anushtúbham ánu carcūryamaṇam índram ní cikyuh kaváyo manīshá || 9 || 10 ||

( १२५ ) पश्चावशत्युत्तरशततम सूत्तम्

।१-८) अष्टर्यस्यास्य स्तस्यारमृणी बागृषिका । शात्मा देवता । (१,३-८) प्रयमर्थस्तृतीयादिषण्याञ्च त्रिष्टुष् , (३) द्वितीयायाथ जगती छन्दसी ■

अहं तुद्रेभिर्वसुभिश्चराम्यहमिद्दियेक्त विश्वदेविः । अहं भित्रावर्रणोभा विभम्येहिमिन्द्रामी अहम्भिनोभा॥१॥ अहं सोमेमाहनसं विभम्येहे त्वष्टारमुत पूपणे भर्गम्। अहं देधाभि द्विणं हृविप्मेते सुम्राज्येषु यजमानाय सुन्वते॥२॥

125.

Ahám rudrébhir vásubhis carāmy ahám ādityaír utá visvadevaih | ahám mitrávárunobhá bibharmy ahám indragni ahám asvínobhá || 1 || ahám sómam āhanásam bibharmy ahám tváshtāram utá pūshánam bhágam | ahám dadhāmi drávinam havíshmate suprāvyè yájamānāya sunvaté || 2 ||

(Fire of life, Agni, speaking to Love, Soma): O Love, the life—giving force, this is heaven; this verily is beautiful, this is the light, the broad firmanent; let us two (the Fire of Life and Love) destroy the devil of Nescience; come forth; we worship you (O Love!) you yourself are the personified oblation. 6

The sage, the Sun, by his transcending wisdom fixes himself in the sky; O venerable, O Lord of waters, with but a slight effort, you have let loose the rivers, conferring happiness, like wives, and assuming colourful forms as they gleam and glow. 7

They, the streams, wait upon the Lord of waters, who is most powerful. The Lord receives these delightful streams, who pay homage to Him. Terribly afraid of the devil of Nescience, they have run away from him and have accepted a complete reliance in their king. 8

The sages call him swan, the sun, the ally of those who are affrighted, moving in the proximity of the cosmic waters; the wise honour the sun, the supreme, with their praise; verily, He is worthy of praises, composed in the metre of Anustubh.

# 125

I associate with all the learned men called as VASU (young preceptors), and ADITYA (the matured professors). I support all Nature's bounties such as the sun, ocean, fire, lightning, and the pair of twin divines. 1

I support the foe-destroying herbs, the sun, the strength-giving food and the riches; I bestow wealth upon the institutor of worship offering the oblation and deserving careful protection and upon those who perform selfless noble deeds. 2

ञ्चहं राष्ट्री संगमेनी वसेनां चिकिनुधी प्रथमा योद्यायानाम् । तां मो देवा व्यव्धः पुत्वा भूरिस्वावां भृयंविद्यायेन्तीम् ॥३॥ मया सो अनेमिन यो विपर्यिति यः प्राणिति य है शृणोत्युक्तम् । अमन्तवो मां त उपे क्षियन्ति श्रुधि श्रुत श्रद्धिवं ते वदामि ॥४॥ अहमेव स्वयमिदं वदामि जुष्टे देवेभिक्त मार्नुपेभिः । यं कामये तंत्रमुग्नं ईणोमि तं बह्याणं तसर्षि तं सुमेधाम् ॥५॥

ahám ráshtrī samgámanī vásünām cikitúshī prathamá yajñíyānām | tám mā devá vy àdadhuh purutrá bhúristhātrām bhúry āvesáyantīm || 3 || máyā só ánnam atti yó vipásyati yáh prániti yá īm srinóty uktám | amantávo mám tá úpa kshiyanti srudhí sruta sraddhivám te vadāmi || 4 || ahám evá svayám idám vadāmi júshtam devébhir utá mánushebhih | yám kāmáye tám-tam ugrám krinomi tám brahmánam tám ríshim tám sumedhám || 5 || 11 ||

अहं कुद्रायु धनुरा तेनोमि ब्रह्महिष्टे शरेषे हन्तुवा छ । अहं जनीय सुमदं कृणोम्यहं द्यावीपृथिया आ विवेश ॥६॥ अहं सुवे पितर्रमस्य मूर्धन्मम् योनिरप्स्वर्रन्तः संमुद्धे । तत्ते वि तिष्ठे अवनानु विश्वाताम् द्यां वृष्मेणोपे स्पृशामि ॥७॥ अहमेव वाते इव प्र वीम्यारमेमाणा अर्वनानि विश्वा । पूरो दिवा पुर पुना पृथिव्येतावेती महिना सं वेमृत् ॥८॥

ahám rudráya dhánur á tanomi brahmadvíshe sárave hántavá u ahám jánāya samádam krinomy ahám dyáväprithiví á vivesa || 6 || ahám suve pitáram asya műrdhán máma yónir apsv àntáh samudré | táto ví tishthe bhúvanánu vísvotámúm dyám varshmánópa sprisāmi || 7 || ahám evá váta iva prá vámy ārábhamānā bhúvanāni vísvā | paró divá pará ená prithivyaítávatī mahiná sám babhűva || 8 || 12 ||

I am the sovereign queen (the Supreme Speech) of the state, who collects treasure; (I am) full of wisdom, first among those who deserve reverence; and as such, learned people honour me under all circumstances—in many problems and in numerous functions.

Through me alone, whosoever eats, eats food. It is through me that one sees, breathes, hears, and speaks; those who are ignorant of me are sure to perish; may all hear, one and all; I tell you the truth, and you have to accept it.

I verily of myself announce the truth that is approved of by both, the divine ones and men; I make him formidable, a sage, a seer, and wise whomsoever I choose. 5

I bend the bow of the Lord, so that His arrow may strike and destroy enemy of learned and pious devotees, I wage war against the hostiles (O infidels); I pervade heaven and earth.

I establish the father, the heaven, at the summit of the world; my birth place is in the midst of the celestial waters; thence I spread through all beings, and touch even yonder heaven with my glory. 7

I breathe a strong breath like the wind, giving form to all created worlds; beyond the heaven, beyond this earth, I become powerful in my grandeur. 8

यथां ह त्यहंसवो गोर्थे चित्पदि पितामसंखता यजनाः । पुवो प्वर्भसन्संखता व्यंहः प्र तर्यमे प्रतरं न आर्युः ॥८॥

yáthā ha tyád vasavo gauryàm cit padí shitám ámuñcatā yajatrāḥ | evó shv àsmán muñcatā vy ánhaḥ prá tāry agne pratarám na áyuḥ || 8 || 13 ||

( १२७ ) समर्विवात्युत्तरवाततमं सूत्तम्

(१-८) धर्षस्वास्य सकस्य सीमण इतिक किष्मांखामी गर्बिं करिका। राश्चिका। गावमी छन्तः ॥ १॥ सिधा सिद्धा अधि श्रियोऽधित ॥ १॥ अविश्रा अमर्त्या निवती देव्युर्ध्वतः । ज्योतिषा बाधते तमः ॥ २॥ निक् स्वसारमस्कृतोषसं देव्यायती । अपेर्दु हासते तमः ॥ २॥ सा नी अय यस्यां व्यं नि ते यामुक्षविक्ष्महि । वृक्षे न वस्ति वयः ॥ १॥ नि ग्रामांसो अविक्षत् नि पृह्वन्तो नि पृह्विणः । नि श्येनासिभद्धिनः ॥ ५॥ यावयां वृक्यं वृक्षं युवयं स्तेनम्पर्ये । अथा नः सुतरा मव ॥ ६॥ उपं मा पेपिशुत्तमः कृष्णं व्यक्तमस्थित । उपं ऋणेवं यात्य ॥ ७॥ उपं ते गा द्वाकरं वृणीष्य दृष्टितिर्दिवः । राष्ट्रि स्तोमं न जिन्युर्थे ॥ ८॥

# 127.

Rátrī vy àkhyad āyatí purutrá devy àkshábhih | vísvā ádhi sríyo 'dhita || 1 || órv àprā ámartyā niváto devy ùdvátah | jyótishā bādhate támah || 2 || ntr u svásāram askritoshásam devy àyatí | ápéd u hāsate támah || 3 || sá no adya yásyā vayám ní te yámann ávikshmahi | vrikshé ná vasatím váyah || 4 || ní grámāso avikshata ní padvánto ní pakshínah | ní syenásas cid arthínah || 5 || yāváyā vrikyam vríkam yaváya stenám ūrmye | áthā nah sutárā bhava || 6 || úpa mā pépiṣat támah krishnám vyàktam asthita | úsha rinéva yātaya || 7 || úpa te gá ivákaram vrinīshvá duhitar divah | rátri stómam ná jigyúshe || 8 || 14 ||

Neither peril nor sorrow, O enlightened, affect the man with whom law-abiding, friendly and virtuous men are pleased; being alike pleased, they, of one accord, conduct him beyond the reach of his enemies.

O virtuous, friendly and law-abiding guide, we implore that protection of yours, whereby you preserve a man from sin, and lead him safe beyond the reach of his enemies. 2

May these virtuous, friendly and law-abiding leaders be our protection; may they lead us to the spot to which we should be led, and take us across to a spot beyond the reach of our enemies. 3

O virtuous, friendly and ordainer leaders, may you protect the world; and may we abide in your blessed felicity, O excellent leaders, beyond the reach of our enemies.

May the persons, enlightened, virtuous and friendly and also maintainers of law and order lead us beyond the reach of the malignant; let us invoke Nature's bounties, vital wind, clouds, and fire-divine for our welfare, so that they may place us beyond the reach of our enemies. 5

May the leaders, virtuous and friendly, also the maintainers of law and order keep us away from wicked; may the authorities to look after the welfare of men depriveus of our iniquities and place us beyond the reach of our enemies. 6

May the persons, virtuous and friendly, and maintainers of law and order bestow upon us felicity for our protection; may the enlightened sages grant us that abundant happiness which we solicit, and lead us beyond the reach of our enemies. 7

( १२६ ) पश्चिमत्युत्तप्याततमं सुक्तम्

(१-८) भटर्पस्यास्य स्कृतस्य रीवृषिः कुनगतंशिदेषो वामदेन्योदोषुग्वा ऋषिः । विशे देवा देवताः । (१-७) भयमादिसत्तर्यामुपरिष्टाष्ट्रतति, (८) सप्टस्याध विष्टुष् छन्दमी ॥

81,50

न तमंहो न दुंपिनं देवांसो अष्ट मर्लेम्
सुजोपंसो यमंग्रमा मित्रो नयनित वर्षणो अति हिपः ॥१॥
तिह्न व्यं वृंणीमहे वर्षण मित्रार्थमन् ॥
येना निरंहसो युर्थ पाय नेया च मर्ल्यमित हिपः ॥२॥
ते नुनं नोऽयमूनचे वर्षणो मित्रो अर्थमा।
निर्विष्ठा उ नो नेपणि पिष्ठा उ नः पर्पण्यिति हिपः ॥३॥
युर्थ विश्वं परि पाय वर्षणो मित्रो अर्थमा।
युप्पाकं शर्मणि प्रिये स्वामं सुप्रणीत्योऽति हिपः ॥४॥
अादित्यासो अति सिधो वर्षणो मित्रो अर्थमा।
उमं मुस्द्री कृदं दुविमेन्द्रमिष्ठं स्वस्तयेऽति हिपः ॥४॥
नेतार कु प्र पिस्तरो वर्षणो मित्रो अर्थमा।
अति विश्वानि दुरिता राजानश्वर्पणीनामित् हिपः ॥६॥
शुनमुस्सभ्यमून्ये यर्षणो मित्रो अर्थमा ।
श्रम पच्छन्तु स्वगर्थ आदित्यासो यदीमहे अति हिपः ॥७॥

126.

Ná tám ánho ná duritám dévāso ashta mártyam | sajoshaso yám aryamá mitró náyanti váruno áti dvíshah || 1 || tád dhí vayám vrinīmáhe váruna mítráryaman | yénā pír ánhaso yūyám pāthá nethá ca mártyam áti dvíshah || 2 || té nūnám no 'yám ūtáye váruno mitró aryamá | náyishthā u no nesháni párshishthā u nah parshány áti dvíshah || 3 || yūyám vísvam pári pātha váruno mitró aryamá | yushmákam sármani priyé syáma supranītayó 'ti dvíshah || 4 || ādityáso áti srídho váruno mitró aryamá | ugrám marúdbhī rudrám huveméndram agním svastáyé 'ti dvíshah || 5 || nétāra ū shú nas tiró váruno mitró aryamá | áti vísvāni duritá rájānas carshanīnám áti dvíshah || 6 || sunám asmábhyam ūtáye váruno mitró aryamá | sárma yachantu saprátha ādityáso yád ímahe áti dvíshah || 7 ||

As you, O adorable bounteous Lord, set free the cow fastened by her foot, in the same way, please remove sin away from us, and prolong, O fire-divine, our protracted life.

### 127

The divine queen of night, as it comes, beholds various spots with all her eyes. She assumes her entire splendour.

The immortal divine queen extensively fills the sky, fills the places low and high alike. She completely replaces darkness with her lustre. 2

The advancing divine queen prepares the way for her sister dawn, and then the darkness departs. 3

May she be favourable to us today upon whose approach we re-enter our dwellings, as birds re-enter their nests upon the tree. 4

Men re-enter their homes, and so the beasts and birds and also the swift-moving hawks (come to rest and sleep). 5

Keep off, O queen of night, the she-wolf from us, keep off the wolf and the robber, and make our sleep comfortable.

The all-embracing darkness, dull and diffused, has come near me. O morning dawn, take it away, clear it off, as if it were a debt. 7

I have brought these verses before you like milch kine; O Queen of Night, daughter of the sky, please accept my homage or oblations as the eulogy of one eager to conquer.

( १२८ ) मद्यविद्यात्युत्तरप्राततमं सूत्तम् । (१-८) प्रथमायप्टणां (१-९) नवर्यस्यास्य सूत्तस्याङ्गिरसो विद्यम् ऋषिः । विश्वे देवा देवताः । (१-८) प्रथमायप्टणां

त्रिष्ट्प , (९) नवस्याध्य सगती छन्दसी ॥

E\$40

ममांधे वर्ची विद्ववेष्वेस्तु वृयं त्वेन्धानास्तृन्वं पुषेम ।
मधौ नमन्तां प्रदिशुक्षतंस्त्रस्त्वयाध्येक्षेणु पृतंना जयेम ॥१॥
ममं देवा विद्ववे संन्तु सर्व इन्द्रवन्तो मुरुत्ते विष्णुरिक्षः ।
ममान्तिरिक्षमुरुट्टोकमस्तु मह्यं वातः पवतां कामं अस्मिन् ॥२॥
मियं देवा द्रविणुमा येजन्तां मय्याशीरेस्तु मियं देवहृतिः ।
देव्या होतारो वनुषन्तु पूर्वेऽरिष्टाः स्याम तुन्तां सुवीराः ॥३॥
मधौ यजन्तु मम् यानि हुन्याकृतिः सुत्या मनसो मे अस्तु ।
एनो मा नि गौ कतुमञ्चनाहं विश्वे देवासो अधि वोचता नः ॥४॥
देवीः पद्धविद्वरु नंः कृणोत् विश्वे देवास इह वीरयध्वम् ।
मा होसाहि प्रजया मा तृन्धिर्मां रेधाम हिप्ते सोम राजन्॥५॥

### 128.

Mámāgne várco vihavéshv astu vayám tvéndhānās tanvām pushema | máhyam namantām pradisas cátasras tváyádhyakshena prítanā jayema || 1 || máma devá vihavé santu sárva índravanto marúto víshņur agníḥ | mámāntáriksham urúlokam astu máhyam vátaḥ pavatām kāme asmín || 2 || máyi devá dráviṇam á yajantām máyy āsír astu máyi deváhūtiḥ | daívyā hótāro vanushanta púrvé 'rishtāḥ syāma tanvà suvírāḥ || 3 || máhyam yajantu máma yáni havyákūtiḥ satyá mænaso me astu | éno má ní gām katamác canáhám vísve devāso ádhi vocatā naḥ || 4 || dévīḥ shal urvīr urú naḥ kriņota vísve devāsa ihá vīrayadhvam | má hāsmahi prajáyā má tanúbhir má radhāma dvishaté soma rājan || 5 || 15 ||

### 128

O fire-divine, let me win glory in the battle; may we, kindling you, cherish your form; may the inhabitants of the four quarters bow down before me; may we with you as our guide overcome hostile armies.

May all the divine forces be on my side in life-struggles — the vital principles with sun, wind and fire; may the expanding firmament be mine; may the wind blow propitiously fulfilling my wishes. 2

May the divine powers bestow wealth upon me; may their blessings be upon me. May the sacred worship in which the divine powers are invoked be beneficial to me. May my invokers of the divines be the first to propitiate them. May we be physically unharmed and may we be blessed with nice brave children. 3

Let them (i.e. my priests) present to me my due oblations; may the purpose of my mind be accomplished; may I not fall into any kind of sin. May all universal divine powers bless us. 4

O six mighty divine powers, bestow upon us ample wealth. O universal divine forces, may you display your prowess here; let us not be bereft of our offspring, or be harmed in our bodies. May we not become subject to our enemy, O sovereign Lord of bliss. 5

11751 अमें मुन्धुं प्रीतनुदन्परेपामदंब्धो गोपाः परि पाहि नस्त्वम् । प्रत्यक्षी यन्त्र निरातः पुनस्तु मैपी चित्तं प्रवृधां वि नैशत् ॥६॥ धाता धीनुणां भुवेनस्य यस्पतिर्देवं त्रातारेमभिमातिपाहम् । इमं युक्तमुश्विनोोभा बृहुस्पतिर्देवाः पन्ति यजमानं न्यूर्यात् ॥७॥ उक्वयची नो महिषः शर्मे यंसदृस्मिन्हवेँ पुरुहुतः पुरुक्षः । स नेः प्रजाये हर्यश्च मुळ्येन्द्र मा नी रीरियो मा परी दाः ॥८॥ ये नेः सपना अपु ते भवन्त्वन्द्वाशिभ्यामवे बाधामहे तान्। वसेवो रुद्रा आदित्या उपरिस्पृशं मोुग्नं चेत्तरमधिराजमंकन् ॥९॥

ágne manyúm pratinudán páresham ádabdho gopáh pári pāhi has tvám | pratyánco yantu nigútah púnas tè 'maísham cittam prabúdhām ví nesat | 6 | dhātá dhātrīnám bhuvanasya yás pátir devám trātāram abhimātishāhám | imám yajňám asvínobhá bríhaspátir deváh pantu yájamanam nyarthát | 7 | uruvyácā no mahisháh sárma yansad asmín háve puruhūtáh purukshúh í sá nah prajáyai haryasva mrilayéndra má no rīrisho má párā dāh | 8 | yé nah sapátnā ápa té bhavantv indrāgníbhyām áva bādhāmahe tán þ vásavo rudrá adityá uparisprísam mográm céttaram adbirajám akran | 9 | 16 |

Dasamo 'nuvākah.

[ सर्वेकादसोऽनुवाकः ह ] ( १२९. ) एकोनर्त्रिशदुत्तरशततमं स्तूतम्

(१-७) सप्तर्थस्यास्य सूकस्य परमेश्री प्रवापतिकाषिः । भाववृत्तं देवता । त्रिष्टुप् ग्रन्दः ॥

नासदासीको सदासीसदानीं नासीद्रजो नो व्योमा परो यत् । He S II किमावरीवुः कुहु कस्य शर्मक्रम्भः किमासीद्गहेनं गभीरम् ॥१॥

129

Nasad äsīn nó sád äsīt tadánīm násīd rájo nó vyòmā paró yát | kím ávarīvah kúha kásya sármann ámbhah kím āsīd gáhanam gabhīrám | 1 ||

O fire-divine, an invincible protector as you are, may you defend us, baffling the wrath of our opponents. Let these foes, dejected, defeated, and frustrated go back to their homes. May the shrewdness of my opponents be completely made ineffective.

He is the creator of creators, a protector of the universe, the divine defender, and the destroyer of enemies; may the twindivines and the Lord of vast universe and the divine powers, protect our selfless public deeds of service and save the accomplisher, the head of the family, from disappointment.

May the omnipresent (Lord), the mighty, invoked by many, bless our noble public deeds and give protection; O resplendent Lord, lord of vigour, be gracious to our offspring; harm us not; desert us not. 8

Let those who are our foes be driven off; may we through the blessings of resplendent Lord, and fire-divine destroy them; may the Lord of wealth, our Lord of vitality, and all luminaries make me vested with high authority, fierce and powerful, intelligent, and invincible as a ruler. p

Neither there was non-existent, nor the existent; nor there was any realm or region. How could there be existing this unfathomable profound plasma?

न मृत्युरांसीदृष्टतं न तर्िं न राज्या अहं आसीत्अकेतः।
आनीद्वातं स्वथ्या तदेकं तस्माद्मन्यन परः किं चुनासं॥२॥
तमं आसीत्तमेसा गुळ्हमग्रेऽप्रकेतं सेिल्लिं सर्वमा इदम्।
तुच्छयनाभ्विपिहितं यदासीत्तपेस्सत्तन्मेहिनाज्ञीयतेकेम् ॥३॥
कामस्तद्ये सम्वर्तताधि मनेसी रेतः प्रयमं यदासीत्।
सतो वन्धुमसित् निर्रविन्दन्हृदि प्रतीच्यां क्वयो मनीपा॥४॥
तिर्ध्वीनो वितेतो रिहमरेपामुघः स्विदासी३दुपरि स्वदासी३त्।
रेतोधा आसन्महिमानं आसन्त्र्यधा अवस्तात्प्रयंतिः प्रस्तात्॥५॥
को अदा वेद् क इह प्र वीचुत्कृत आजीता कृतं इयं विस्रिष्टः।
अविग्देवा अस्य विसर्जनेनाया को वेद यतं आव्मृत्वं॥६॥
इयं विस्रिष्टियंतं आव्मृत्व यदि वा द्वे यदि वा न वेदं॥७॥
यो अस्याध्यंतः प्रमे व्योमन्त्सो अङ्ग वेद् यदि वा न वेदं॥७॥

ná mrityúr āsīd amritam ná tárhi ná ratryā áhna āsīt praketáḥ | ánīd avātám svadhāyā tád ékam tásmad dhānyán ná paráḥ kím canása | 2 | táma āsīt támasā guļhám ágre 'praketám salilám sárvam ā idám | tuchyénābhv ápihitam yád ásīt tápasas tán mahinájayataí-kam | 3 || kámas tád ágre sám avartatádhi mánaso rétaḥ prathamám yád ásīt | sató bándhum ásati nír avindan hridí pratíshyā kaváyo manīshá || 4 || tiraṣcino vitato raṣmír eshām adháḥ svid āsīnd upári svid āsīnt | retodhā āsan mahimána āsan svadhā avástāt práyatiḥ parástāt || 5 || kó addhā veda ká ihá prá vocat kúta ájātā kúta iyám vísrishṭiḥ | arvág devā asyá visárjanenāthā kó veda yáta ābabhūva || 6 || iyám vísrishṭir yáta ābabhūva yádi vā dadhé yádi vā ná | yó asyádhyakshaḥ paramé vyòman só añgá veda yádi vā ná véda || 7 || 17 ||

Neither there was death nor at that period immortality. There was no indication of day or night. That breathless one breathed upon as if by its own automation. Apart from that one, there was nothing else whatever. 2

Darkness there was; covered by darkness, a plasmic continuum, in which there was nothing distinguishable. And thence, an empty (world), united under a causal covering came out on account of the austere penance (of that Supreme one).

In the beginning, there was the Divine Desire, which was the first seed of the Cosmic Mind. The sages, seeking in their hearts, have discovered by their wisdom the bond that operates between the existent (the manifested) and the non-existent (the unmanifested).

Their controls (rays or reins) were streteched out, some transverse, some below and others above. Some of these were shedders of the seed and the others strong and superb — the inferior, the causal matter here, and the superior, the creator's effort there. 5

Who really knows, who in this world can declare it, whence came out this (manifested) creation? Whence was it engendered? Whence will it end? Nature's bounties came out much later, and hence who knows whence this creation came into manifestation? 6

He from whom this creation arose—verily He may uphold it or He may not (and then of course, none else can do so). The one who is the sovereign in this highest heaven, He assuredly knows, or even He knows not (and then none else would ever know the secrets).

(१६०) पिंचवुत्तरचततमं सृक्तम्

(१-७) सप्तर्षस्यास्य स्तुतस्य प्राजापत्यो त्यव कविः । भावष्ट्तं देवता । (१) प्रयमचौं वगती, (२-७) दितीयादिवण्याज्ञ विद्वप् छन्द्रसी ॥

यज्ञो विश्वतस्तन्त्रीमस्तत एकेशतं देवकर्मेभिरायतः। ns fu इमे वैयन्ति पितरो य आयुः प्र वयापं वयेत्यसिते तते ॥१॥ पुर्मी एनं तनुत् उत्कृषाति पुमान्वि तेने अधि नाके अस्मिन्। इमे मुयुखा उप सेद्रुरू सदः सामानि चक्रुस्तसंगुण्योतिवे ॥२॥ कासीत्प्रमा प्रतिमा कि निदानमाज्यं किमोसीत्परिधिः क आसीत् । छन्दः किमासीत्प्रर्रम् किमुक्यं यहेवा देवमर्यजन्त विश्वे ॥३॥ अमेगीयञ्चमवत्सयुग्वोष्णिह्या सविता सं वेमूव सोम उक्येर्महस्वान्बृहस्पतेर्बृहती वार्चमावतः ॥४॥ विराण्मित्रावरुणयोरिमश्रीरिन्द्रस्य त्रिष्ट्विह अकः । भागो विश्वन्दिवाञ्चगुत्या विवेशु तेने चाकुप्र ऋषयो मनुष्याः ॥५॥ चाक्कप्रे तेन ऋषयो मनुष्या यहा जाते पितरी नः पुराणे। पञ्चैन्मन्ये मनेसा चर्ससा तान्य इमं युज्ञमयंजन्तु पूर्वे ॥६॥

### 130.

Yó yajñó visvátas tántubhis tatá ékasatam devakarmébhir áyatah | imé vayanti pitáro yá āyayúh prá vayápa vayéty āsate taté || 1 || púmāh enam tanuta út krinatti púmān ví tatne ádhi náke asmín | imé mayúkhā úpa sedur ū sádah sámāni cakrus tásarāny ótave || 2 || kásīt pramá pratimá kím nidánam ájyam kím āsīt paridhíh ká āsīt | chándah kím āsīt prátigam kím ukthám yád devá devám áyajanta vísve || 3 || agnér gāyatry ábhavat sayúgvoshníhayā savitá sám babhūva | anushtúbhā sóma uktháir máhasvān bríhaspáter brihatí vácam āvat || 4 || virán mitrávárunayor abhisrír índrasya trishtúb ihá bhāgó áhnah | vísvān deváñ jágaty á viveşa téna cāklipra ríshayo manushyàh || 5 || cāklipré téna ríshayo manushyà yajñé jāté pitáro nah purāné | pásyan manye mánasā cákshasā tán yá imám yajñám áyajanta pűrve || 6 ||

The sacrifice is drawn out with threads on every side and spread out by Nature's Cosmic Sacrifice for years—hundred and one. Our fathers, who have preceded us, weave it, weaving forwards, weaving backwards, thus they worship (the creator Lord) when the world is woven.

The First Man (our Lord) spreads out this web, the First Man rolls it up, He spreads it above in this heaven; these His rays occupy the seat of cosmic sacrifice; they have made the prayers serve as shuttles for weaving. 2

What was the authority, what was the model, what was the purpose, what was the oblation (butter), what was the enclosure, what was the metre, what was the pra-u-ga text, when the universal divine powers offered worship to Nature's bounties? 3

Closely associated was GAYATRI with Agni, the Fire-divine; USHNIK combined with the Impeller Lord. SAVITA; SOMA, the Blissful, combined with ANUSTUBH, BR HATI was voiced by BRHASPATI, the Lord Supreme.

The metre VIRAJ joined with Mitra, the Lord of Light and Varuna, the Lord of Venerability. TRISTUBH was portion of the midday oblation at this worship; JAGATI was voiced by VISVEADEVAS. Nature's all bounties; By this cosmic worship seers and men were created. 5

When this ancient sacrifice was accomplished, by it seers, men, and our progenitors were created; with the eye of the mind, I clearly behold them who first performed this sacrificial worship. 6

सहस्तोमाः सहस्रन्दस आवृतेः सहप्रमा ऋषयः सप्त देव्याः । पूर्वेषां पन्धामनुदश्य धीरा अन्वालेभिरे रुथ्योर्ड् न रश्मीन् ॥७॥

sahástomāh saháchandasa āvrítah sahápramā ríshayah saptá daívyāh | púrveshām panthām anudrísya dhírā anválebhire rathyò ná rasmín || 7 || 18 ||

(१२१) एकत्रिंगदुत्तरस्रततमं स्तृतम् । (१–२, ६–७) प्रयमादितृपस्य वहीः समस्योर्फ्रवोधेन्दः, (४–५) अपमादितृपस्य वहीः समस्योर्फ्रवोधेन्दः, (४–५) अपुर्वोपश्रस्योधास्त्रिते देवताः । (१–२, ५–७) प्रयमादितृपस्य वश्चन्यादितृपस्य च विद्वत् , (४) चतुर्व्या अवश्वानुष्ट्यू बन्दसी ॥

अप् प्राचं इन्द्र विश्वां अमित्रानपापांचो अभिभृते नुदस्त ।
अपोदींचो अपं शूराध्राचं उरो यथा तव शर्मन्मदेम ॥१॥
कुविदङ्ग यर्वमन्तो यर्व चिष्यथा दान्त्यंनपूर्वं वियूर्यं ।
इहेंहें षां कृणुहि भोजनानि ये बृष्टिंचो नमींवृद्धि न जुम्मः ॥२॥
नृष्टि स्पूर्यृनुथा यातमस्ति नोत श्रवी विविदे संगुमेषु ।
गुव्यन्त इन्द्रं सुख्याय वित्रां अश्वायन्तो वृष्णं वाजयंन्तः ॥३॥
युवं सुराममिश्चना नर्मुचावासुरे सर्चा ।
विपिपाना श्रुंभस्पती इन्द्रं कमस्तावतम् ॥४॥

131.

Ápa práca indra vísväň amítrán ápápaco abhibhūte nudasva | ápódico ápa sūrādharáca uraú yáthā táva sárman mádema || 1 || kuvíd aūgá yávamanto yávam cid yáthā dánty anupūrvám viyúya | ihéhaishām kṛiṇuhi bhójanāni yé barhisho námovṛiktim ná jagmúḥ || 2 || nahí sthúry ṛituthá yātám ásti nótá ṣrávo vivide saṃgaméshu | gavyánta índraṃ sakhyáya víprā aṣvāyánto vṛíshaṇaṃ vājáyantaḥ || 3 || yuváṃ surāmam aṣvinā námucāv āsuré sácā | vipipāná ṣubhas patī índram kármasv āvatam || 4 ||

They, who are well-versed in the rituals, metres, hymns and rules, are the seven divine seers. Cognizant of the path of their predecessors, the sages take up the reins, like drivers of chariots.

## 131

O victorious Lord of resplendence, drive off all our foes, those who dwell in the east, and those who dwell in the west; drive off, O hero, those foes who dwell in the north, and those who dwell in the south, so that we may thrive happily under your kind love.

Just as the growers of barley often cut the barley, and separate it (the grain from the husk) in due order, so may you bestow here and there nourishment upon those who have not neglected their duty of performing selfless deeds (according to your command). 2

The car (laden with food) has not arrived yet in due season; nor has he acquired fame in battle. Let the sages, desiring cattle, desiring horses and desiring food, pray to the resplendent Lord, the showerer, for acquiring friendly help. 3

O twin-divines (the pair of day and night), lord of light, having drunk the elixir of divine love, you have jointly assisted Lord of resplendence at the time of conflicts against wicked evils. 4

पुत्रमिव पितरांविश्वनो मेन्द्रावधुः कार्व्येर्देसनोमिः । यत्सुरामं व्यपिवः श्राचीितः सरस्तती त्वा मघवन्नभिष्णक् ॥५॥ इन्द्रेः सुत्रामा स्ववाँ अवोभिः सुमृद्धीको भवतु विश्ववेदाः । वार्षतां देषो अभैयं कृणोतु सुवीयेस्य पत्रयः स्याम ॥६॥ तस्य वृयं सुमृतो यहित्युस्यापि मुद्रे सौमनुसे स्याम । स सुत्रामा स्ववाँ इन्द्रो अस्मे आरािष्किद्वेषः सनुतर्युयोतु ॥९॥

putrám iva pitárav asvíno-

bhéndrāváthuḥ kávyair dansánābhiḥ | yát surāmaṃ vy ápibaḥ ṣácībhiḥ sárasvatī tvā maghavann abhishṇak || 5 || índraḥ sutrāmā svávān ávobhiḥ sumṛilīkó bhavatu viṣvávedāḥ | bádhatāṃ dvésho ábhayaṃ kṛinotu suvíryasya pátayaḥ syāmā || 6 || tásya vayáṃ sumataú yajñíyasyápi bhadré saumanasé syāma | sá sutrāmā svávān índro asmé ārác cid dvéshaḥ sanutár yuyotu || 7 || 19 ||

# (१३२) दार्मिशयूचरशततमं सूक्तम्

(१-७) सप्तर्वस्थास्य स्कस्य नार्मेवः शकपूतः ऋषिः। (१) प्रथमक्षे सुमृत्यस्थितः, (२-७) दितीयादित्यद्वयस्य च निनावक्षे वेसताः। (१) प्रथमच्ये न्यह्नसारिणी, (२, ६) दितीयाः वष्ठयोः प्रस्तारपश्चिः, (६-५) दृतीयादित्यस्य विराक्त्यः, (७) सत्तन्यात्र महासतोष्ट्वती छन्दांसि ॥

11+50

ईज़ुनिमह्योर्गूर्तावसुरीजानं मूमिर्मि त्रेमूपणि । ईजानं देवावस्थिनीवमि सुम्नेरेवर्धताम् ॥१॥ ता वौ मित्रावरुणा धार्यत्सिती सुष्टुमेषित्त्वतां यजामसि । युवोः ऋाणार्यः सुख्येर्मि ज्योम रुक्षसः ॥२॥

# 132.

Ījānám íd dyaúr gūrtávasur ījānám bhúmir abhí prabhūsháṇi | ījānáṃ deváv aṣvínāv abhí sumnaír avardhatām || 1 || tá vām mitrāvaruṇā dhārayátkshitī sushumnéshitatvátā yajāmasi | yuvóḥ krāṇáya sakhyaír abhí shyāma rakshásaḥ || 2 || Both the twin-divines defend every brave person, like parents a son with their wondrous efforts. When triumphing through the deeds of valour, you drink refreshing tasty elixir and the divine intellect comes to your aid, O brave man. 5

May Lord of resplendence, the protector, the possessor of great wealth, the all-knowing, be favourable to us with His blessings. May He disperse our enemies; may He make us free from fear; may we be the possessors of excellent vigour and progeny. 6

May we enjoy favour of that adorable divinity, and may we enjoy His blessed loving kindness; and may the protecting and opulent Lord drive away and keep far from us all such infidels who hate us. 7

# 132

The heaven blesses in numerous ways only those who work with sacrifice. The earth also decorates them with treasures, who dedicatingly serve. The twin-divines also shower favours on the sacrificer. 1

O Lord of light and Lord of sovereignty, the sustainers of the earth and the givers of comforts, we worship you for the sake of attaining our wishes. May we, through your support to the worshipper, overcome evil-spirited men. 2

11911

अधो चिम्नु यहिधिपामहे वामुनि प्रियं रेक्णः पत्येमानाः । वृद्धौ वा यत्पुर्त्यति रेक्णः सम्बर्ज्जिकरस्य मुघानि ॥३॥ असावन्यो असुर सूयत् चौरत्वं विश्वेषां वरुणासि राजी। मुर्घा रथस्य चाकनेतावतेनसान्तकप्रक असिन्त्ले ३ तच्छकपूत् एनी हिते मित्रे निर्गतान्हन्ति वीरान् । अवोर्गा यदात्तनृष्ववंः प्रियासे यहित्यास्ववी युवोर्हि मातादितिर्विचेतसा धीर्न मुमिः पर्यसा पुपति । अर्व प्रिया सरी निनिक्त दिदिप्टन रहिमभिः ॥६॥ युवं प्राप्ताजावसीदतं तिष्ठद्रयं न धूर्वदं वनर्षदेम् । ता नेः कण्कुयन्तीनृमिधेस्तेत्रे अंदेसः सुमेधेस्तेत्रे अंदेसः ॥७॥

ádhā cin nú yád dídhishāmahe vām abhí priyám réknah pátyamanah | dadváň va vát púshvati réknah sám v āran nákir asya magháni || 3 || asáv anyó asura sūyata dyaús

> tvám vísveshám varunāsi rājā | mūrdhá ráthasya cākan naítávatainasantakadhrúk | 4 | asmín sv ètác chákapūta éno hité mitré nigatān hanti vīrān | avor vā yád dhất tanůshy ávali priyásu yajňíyāsy árvā | 5 | yuvór hí matáditir vicetasā dyaur na bhumih payasā pupūtani | ava priya didishtana súro ninikta raşmíbhih | 6 | yuvám hy àpnarájāv ásīdatam tíshthad rátham ná dhürshádam yanarshádam tá nah kanūkayantīr urimédhas tatre anhasah sumédhas tatre áithasah | 7 | 20 ||

(१३३) पपविद्यानुसरक्षततार्ग सुकन् (१-७) सप्तर्यस्थास्य सुकस्य वैकानः सुदा असिः। इन्हो वेदातः। (१-३) वयवादितृपस्य वाहरी, (७-६) चतुःव्यविद्यक्त महावक्किः, (७) सप्तम्बुवम विदुष् क्यांति व <sup>मरा</sup> प्रो प्वंसी पुरोर्थमिन्द्रीय श्वमर्चत ì. अमीके चिद्व लोककृत्संगे समत्त्रं वृत्रहासाकं वोधि चोदिता नर्मन्तामन्यकेषां ज्याका अधि धन्वस

133.

Pró shy àsmai purorathám índrāya süshámarcata labhíke cid u lokakrít samgé samátsu vritrahásmákam bodbi coditá nábhantam anyakésham jyaká ádhi dhánvasn [1]

May we, while paying homage to you, quickly acquire desirable wealth, and when the pious and liberal devotee augments his wealth, may his riches not forsake him. 3

O Heaven (i.e. Mother Eternity, Dyau = Aditi), you have given birth to this life-giving sun (Mitra), as well as to the other one, air (Varuna), a sovereign bounty over us all. They two (the Sun and air, i.e. Mitra and Varuna) constitute the head of the sacrifice (ratha = chariot = yajna), an antilogy of death. May this ritual or sacrifice be not vitiated by the smallest defeat.

When the institutor of the sacrifice with his best efforts propitiates or appears the sun (Mitra) alone, it leads to iniquity, that may prove to be disastrous to children (and family). This (iniquity) is only atoned when the approaching (sacrificer) offers oblations of food to air (Varuna) also (i.e. when he in the sacrificial rite gives oblations for Mitra and Varuna both). 5

O Nature's bounties (air and the sun), endowed with various characteristics, your Mother Infinity, takes away all sins (or pollutions) from you and purifies you through these libations, just as the heaven purifies atmosphere through rains. You display before us the priceless treasure and wash us with the sunshine. 6

O both of you, the brilliant ones, *Mitra* and *Varuna*, (the sun and air personified) occupy your venerable seats. Now mount each of you your chariot, which rests on the yoke; and which moves in the forests to subdue our foes who clamour against us. The social structure (the *Nrmedha*, serving the interests of men at large) flourishes under your protection, free from sin, and so also the pious worshipper, (the individual) is saved from sin (by your blessings).

133

Adore fervently the might of that Lord of resplendence which leads His cosmic chariot; He makes room for us in the close conflicts of life and destroys the demon of darkness while fighting against Nescience; He is our encourager. May the strings on the bows of our enemies (such as passions, greed etc.) be destroyed.

tvám sín-

सिन्ध्रेंखांखजोऽधराचो अहब्रहिम् अश्रुवरिन्द्र जिहापे विश्वं पुष्यसि वार्यं तं त्वा परि प्वजामहे नर्मन्तामन्यकेपौ ज्याका अधि धन्वस 11711 वि प्र विश्वा अरोतयोऽयों नेशन्त नो धियः अस्तांसि शत्रेवे वधं यो नं इन्द्र जिघांसति या ते गुतिर्देदिवेस नर्भन्तामन्यकेषी ज्याका अधि धन्वस 11311 यो न इन्हामितो जनी वकायरादिदेशति अधस्पुदं तमीं कृषि विवाधो असि सास्।हिर्नर्भन्तामन्युकेपौ ज्याका अधि धन्वसः ॥४॥ यो न इन्द्राभिदासीत सर्नाभिर्यक्ष निष्टर्यः अव तस्य वर्छ तिर मुहीव घोरघ त्मना नर्मन्तामन्यकेषा ज्याका अधि धन्वस ॥५॥ त्वायवंः सखित्वमा रंमामहे ऋतस्य नः पुरा नुयाति विश्वानि दुरिता नर्मन्तामन्यकेषा ज्याका अघि धन्वस्य ॥६॥ त्वर्मिन्द्र तां शिष्ट्र या दोहित प्रति असम्यं सु वरं नः सहस्रधारा पर्यसा अच्छिद्रोधी पीपयचय मही

dbūnr ávāsrijo 'dharáco áhann áhim | asatrúr indra jajñishe vísvam pushyasi váryam tám tva pári shvajamahe nábhantam anyakésham jyaká údhi dhánvasu | 2 | ví shú vísva áratayo ryó nasanta no dhíyah | ástāsi sátrave vadhám yó na indra jíghāúsati yá te rātír dadír vásu nábhaútām anyakéshām jyāká ádhi dhánvasu || 3 || yó na indrābhíto jáno vrikāyúr ādídesati | adhaspadúm tám īm kridhi vibādhó asi sāsahir nábhantām anyakéshām jyākā ádhi dhánvasu | 4 || yó na indrābhidásati sánābhir yás ca níshtyah | áva tásya bálam tira mahíva dyaúr ádha tmánā nábhantām anyakéshām jyākā ádhi dhánvasu | 5 | vayám indra tvāyávah sakhitvám á rabhamahe | ritásya nah pathá nayáti vísvani duritá nábhantam anyakésham jyaká ádhi dhánvasu | 6 | asmábhyam sú tvám indra tám siksha yá dóhate práti váram jaritré | áchidrodhnī pīpáyad yáthā nah sahásradhārā páyasā mahí gaúh | 7 | 21 ||

You send the rivers away down to earth; you destroy the serpent of ignorance; O Lord of resplendence, you are enemy to none; you grant (to everyone) all that is desirable, as such we embrace you (with love and adoration). May the strings on the bows of our enemies be destroyed. 2

May all the infidels and wicked, who make no offerings, quickly perish; may our praises be successful; O Lord of resplendence, you hurl the weapon at the foe who seeks to harm us. May your bounty give us wealth in plenty. May the strings on the bows of our enemies be destroyed. 3

The man who, like a wolf, prowls around us, O Lord of resplendence, trample him down under your feet, for you are the resister, the overcomer of foes. May the strings on the bows of our enemies be destroyed. 4

O Lord of resplendence, may you bring down the strength of the one who assails us, whether he be the stranger or a kin, or his strength be vast and extensive as heaven. May the strings on the bows of our enemies be destroyed. 5

O Lord of resplendence, devoted to you, we strive to gain your friendship; lead us by the path of eternal truth beyond all evils and miseries. May the strings on the bows of our enemies be destroyed. 6

Give to us, O Lord of resplendence, the cow, the knowledge, the divine speech, that gives the milk of divine wisdom to the worshipper according to his desires, so that the mighty cow, the source of divine wisdom, possessed of an unfailing udder, the shedder of a thousand streams, may supply us plentifully with milk of divine knowledge. 7

( १३४ ) चतुक्किशदुत्तरमाततमं स्तुन्ध् (१-७) सप्तर्यम्यास्य स्तुन्स्य (१-५, ६) प्रथमदिषञ्जर्षा पष्ठयाः वृद्धार्यस्य च यीवनान्यो मान्याता मर्तिः, (१-७) पष्ठया उत्तर्गर्यस्य सप्तस्याध्य गोधा अधिका । इन्ह्यो देवता । (१-६) श्रवमादिषद्भूषां महापश्चिः, (७) सहस्याध्य पश्चिषक्ष्यस्य ॥

प्रभा उमे यदिन्ह रोदंसी आप्रप्राणेषा इंव

महान्तें त्या महीनों सुम्राजं चर्षणीनां देवी जिन्न्यजीजनद्भुम्न जिन्यजीजनत् ॥१॥
अर्थ स्म दुर्हणायतो मतिस्य तनुहि स्थिरम् ।
अध्रस्पदं तमीं कृधि यो अस्माँ आदिदंशति देवी जिन्न्यजीजनक्ष्म्य जिन्न्यजीजनत् ॥२॥
अय् सा गृहतिरिणे विश्वभन्द्रा अभिन्नहर् ।
शर्चीमिः शक धृनुहीन्द्र विश्वमिस्तिभिद्देवी जिन्न्यजीजनक्ष्म्य जिन्न्यजीजनत् ॥३॥
अय् यस्त श्वतिकृतिन्द्र विश्वमिन् धृनुषे ।
गृयं न सुन्वते सची सहस्त्रिणीमिक्तिभिद्देवी जिन्न्यजीजनक्ष्म्य जिन्न्यजीजनत् ॥४॥
अय् स्वेद्री इयामितो विष्यं विषयं ।
वृद्यीया इव तन्तवो व्यश्वस्यतेनु दुर्मतिदेवी जिन्न्यजीजनक्ष्म्य जिन्न्यजीजनत् ॥५॥
द्रीष्यं होष्कुश्चरं येथा शर्ति विभिष्यं मन्तुमः ।
पूर्वेण मघवन्युदाजो व्यश्वस्य येथा यभी देवी जिन्न्यजीजनक्ष्म्य जिनन्यजीजनत् ॥६॥
निक्त्यं मिनीमिस् निक्त्रा यौप्रयामिस मन्तुश्चर्यं चरामिसः ।
पुक्षेभिरिष्कुक्षेमिरश्चामि सं रैमामहे ॥।७॥

### 184.

Ubhé yád indra ródasī āpaprāthoshā iva | mahāntam tvā mahínām samrājam carshanīnām deví jánitry ajījanad bhadrā jánitry ajījanat || 1 || áva sma durhanāyató mártasya tanuhi sthirām | adhaspadām tám īm kridhi yó asmānādidesati deví jánitry ajījanad bhadrā jánitry ajījanat || 2 || áva tyā brihatír ísho visvāscandrā amitrahan | sácībhih sakra dhūnubíndra vísvābhir ūtíbhir deví jánitry — || 3 || áva yát tvám satakratav índra vísvāni dhūnushé | rayím ná sunvaté sácā sahasrínībhir ūtíbhir deví jánitry — || 4 || áva svédā ivābhíto víshvak patantu didyávaḥ | dűrvāyā iva tántavo vy àsmád etu durmatír deví jánītry — || 5 || dīrghām hy àūkuṣām yathā sáktim bíbharshi mantumaḥ | pūrveṇa maghavan padājó vayám yáthā yamo deví jánītry — || 6 || nákir devā minīmasi nákir á yopayāmasi mantraṣrūtyam carāmasi | pakshébhir apikakshébhir átrābhí sám rabhāmahe || 7 || 22 ||

O sun, the resplendence, you fill both heaven and earth (with light) like the dawn; the divine progenitress has given birth to you, the mighty of the mighty (bounties), the sovereign of men. The Goddess Progenitress gives you birth; the auspicious Mother Nature has given you life.

May you enfeeble the strength of the malicious man; trample him down under your foot who tries to destroy us. The Goddess Progenitress gives you birth; the auspicious Mother Nature has given you life. 2

Destroyer of enemies, O effulgent and resplendent, bestow upon us by your grace the abundant, splendid viands, accompanied with all your protections. The goddess Progenitress gives you birth; the auspicious Mother Nature has given you life. 3

O Lord of resplendence, performer of hundreds of selfless deeds, when you bestow upon us all blessings, then bestow wealth also upon the offerer of the devotion and also bless him with your thousandfold protections. The Goddess Progenitress gives you birth; the auspicious Mother Nature has given you life.

Let your radiant weapons (to kill pollutions and evils) fall down everywhere round about like drops of perspiration; let lightning flashes fall; let the enemy depart from us like the stems of the green grass. The Goddess Progenitress gives you birth; the auspicious Mother Nature has given you life: 5

You, O great counsellor, wield your might like a long hook; you drag your foes, O bounteous Lord, as a goat drags with its forefoot a branch. The Goddess Progenitress gives you birth; the auspicious Mother Nature has given you life. 6

O divine powers, we never offend you; we never inflict annoyance on you; we follow the teaching of the holy text; closely we clasp and cling to you under your loving shelter. 7

11771

(१३५) पश्चभिंदादुत्तरपाततमं सृतःम् (१-७) सप्तर्वस्यास्य स्तस्य यामायनः कुमार ऋषिः। यमो देवता । अनुपूर् छन्दः ॥ यसिन्वुक्षे सुपलाक्षे देवैः संपिक्ते यमः। अर्घा नो विश्पतिः पिता पुराणाँ अर्नु वेनति ॥१॥ अनुवेनेन्तं चरेन्तं पापयामुया । अस्यनभ्येचाकश्चं तस्मी अस्पृह्यं पुनः ॥२॥ यं कुमार नवं रथमचकं मनसार्कुणोः । एकेषं विश्वतः प्राञ्चमपश्यन्नधि तिष्ठसि ॥३॥ यं कुमार प्रावर्तयो रथं विद्रीभ्यस्परि । तं सामान् प्रावर्ततु समितो नाच्याहितम् ॥४॥ कुमारमजनयद्रथं को निर्रवर्तयत् । कः स्वित्तद्य नी त्र्यादनुदेशी यथार्मवत् ॥५॥ यथार्मवद्रवेदी ततो अर्घमजायत पुरस्ताद्वान आतेतः पश्चान्निरयेणं कतम् ॥६॥ इदं युमस्य सार्दनं देवमानं युद्च्यते। इयमेरय धम्यते नाळीर्चं गीभिः परिष्कृतः ॥७॥

### 135.

Yásmin vrikshé supalāsé devaíh sampíbate yamáh | átrā no vispátih pitá purānán ánu venati || 1 || purānán anuvénantam cárantam pāpáyāmuyá | asūyánn abhy àcākaṣaṃ tásmā asprihayam púnah || 2 || yám kumāra návam rátham acakrám mánasákṛinoh | ékesham visvátah práncam ápaṣyann ádhi tishṭhasi || 3 || yám kumāra právartayo rátham víprebhyas pári | tám sámānu právartata sám itó nāvy áhitam || 4 || káh kumārám ajanayad rátham kó nír avartayat | káh svit tád adyá no brūyād anudéyī yáthábhavat || 5 || yáthábhavad anudéyī táto ágram ajāyata | purástād budhná átatah paṣcán niráyaṇam kṛitám || 6 || idám yamásya sádanam devamānám yád ucyáte | iyám asya dhamyate nālír ayám gīrbhíh párishkṛitah || 7 || ½ ||

In the leafy tree (of human body), where along with sense organs (the gods), the Yama (individual soul) enjoys (or drinks), fruits of his past actions, our father, the Lord of universe invites us with love to join all mortals of by-gone days.

(At first), I behold the man with anguish who still lingers to the lust of old deeds of sins, and suffers pains but (the surprise is that) afterwards I also start loving the same person and become prey to the similar lust. 2

O my child, you are mounted on a new chariot, which is wheelless and single-poled, but it turns everywhere (and on all sides). You have fashioned it mentally; you stand thereon though you know not the mystery of it. 3

O my child, you have been driving the chariot (of body) through the aid of the sense organs (the sages); let it have tranquility and balance to carry you across as if on a boat. 4

Who gives birth to this youth? Who has driven the chariot off? Who can tell us how it takes a subsequent body? 5

How does the subsequent body come into existence after the previous one? Before that the causal matter is held outstretched; and subsequently, the form comes out of it. 6

This is the dwelling of the Self, the Yama, which is called the fabric of gods (the organs of senses); this pipe is sounded for his gratification and he is propitiated by hymns. 7

( १३६ ) पर्रिवादुत्तरवाततमं स्तःम् (१-७) सप्तर्थस्यास्य स्तःस्य वातरवाताः [ () प्रयमर्थो भृतिः, (३) दितीयाया वातनृतिः, (३) तृतीयाया विप्रमृतिः, (४) चतुःस्या कृषाणकः, (०) पश्चम्याः करिकतः, (३) पष्टया प्तवः, (७) सप्तम्याश्च ऋष्यभृक्षः ] ऋषयः । केशिनः ( अप्निवायु-

सूर्याः ) देवताः । भनुषुष् छन्दः ॥

113.40

केइपर्श्वि केशी विषं केशी विमर्ति रोदसी। केशी विश्वं स्वर्दशे केशीदं ज्योतिरुच्यते ॥१॥ वार्तरझनाः पिश्रहा वसते मली। वात्स्यानु घ्राजि यन्ति यदेवासो अविक्षत ॥२॥ उन्मेदिता मीनेयेन वाताँ आ तिस्थमा व्यम्। मतीसो अभि पेश्यथ ॥३॥ **ज्ञारीरे**वस्मार्क युयं विश्व रूपावचाकेशत्। पतित सख सोकृत्याय हितः ॥४॥ वातस्याश्ची वायोः सखार्थो देवेपितो क्षेति यभ्र पूर्वे <u>ड</u>तापरः ॥५॥ उभी समुद्रावा अप्सरसौ गन्धर्वाणी मृगाणां चरेणे चरेन्। विद्वान्त्सर्वा स्वादुर्मदिन्तमः ॥६॥ केतस्य उपोमन्थित्पनिष्ट स्मा पात्रेण यद्रद्रेणापिबत्सह ॥७॥ विषस्य

### 136.

Keşy àgnim keşi visham keşi bibharti ródası | keşi vişvam svar drişé keşidam jyötir ucyate || 1 || münayo vataraşanah pişanga vasate mala | vatasyanı dhrajim yanti yad devaso avikshata || 2 || ümmadita maüneyena vatan atasthima vayam | şarıred asmakam yüyam martaso abhi paşyatha || 3 || antarikshena patati vişva rüpavacakaşat | münir devasya-devasya saükrityaya sakha hitah || 4 || vatasyaşvo vayoh sakhatho deveshito münih | ubhaü samudrav a ksheti yaş ca pürva utaparah || 5 || apsarasam gandharvanam mriganam carane caran | keşi ketasya vidvan akha svadur madintamah || 6 || vayur asma üpamanthat pinashti sma kunamama | keşi vishasya patrena yad rudrenapibat saha || 7 || 24 ||

The radiant (sun) supports fire, the radiant one supports water, the radiant one supports the heaven and earth, the radiant one is for the visibility of the whole diffused (universe)—this light is called the radiant one (Muni-Juti).

The *munis*, or pulsating stars, the sons of cosmic vital winds, wear the vestments soiled of dirty yellow hue; they follow the course of cosmic vital winds and assume the path of Nature's bounties (*Muni-Vatajuti*). 2

Exhilarated by the sanctity of the *muni*, the pulsating star, we mount upon the cosmic vital winds; O mortals, behold our forms in them! (*Muni-Viprajuti*). 3

The muni, the pulsating star, flies through the firmament, illumining all objects; he is the friend of each divine power, endowed with supreme cosmic design. (Muni-Vrsanaka). 4

The *muni*, the pulsating star, has the swiftness of wind. He is the friend of air and is instigated by the bounty, repairing to both oceans, eastern and western. (*Muni-Karikrata*). 5

Wandering on the track of the clouds (the gandharvas) and the lightning (the apsaras), and the constellations (wild beasts), the radiant (sun) is cognizant of all that exists and is knowable. He is my sweet and most delightful friend. (Muni-Etasa). 6

The cosmic wind churns for him, the inflexible thunder grinds it when the radiant (sun), along with cosmic vital principles drinks the water with his cup (Muni-Rsyasrnga). 7

(१३०) सप्तथिशदृत्तरशततमं मृतस्

(१-७) समर्थस्यास्य स्करन सार्थयः [ (१) प्रथमणें भरदाकः, (२) द्वितीयायाः करवपः, (२) कृतीयायाः गोतमः, (४) चतुर्याः अभिः, (५) पद्धम्याः विचानिकः, (६) चठया जनद्धिः, (७) सप्तस्यास्य वसिष्ठः ] करपः । विचे देश देशतः । सनुदुष् छन्यः ॥

8348

अवहितं देवा उन्नयथा पुनेः । उतार्गश्चकृपं देवा देवा जीवयेथा पुनेः ॥१॥ हाविमी वार्ती वात आ सिन्धोरा परावर्तः । दहाँ ते अन्य आ बांतु परान्यो बांतु यद्रपः ॥२॥ आ बीत वाहि भेषजं वि बीत वाहि यद्रपः। विश्वमेषजो देवानी इत ईयसे ॥३॥ आ त्वीगमं शन्तीतिभिरथों अरिष्टतीतिभिः। दक्षं ते मद्रमामांषु परा यक्ष्मं सुवामि ते ॥४॥ त्रायेन्तामिह देवास्वायेतां मरुती त्रायेन्तां विश्वां भूतानि यथायमेर्पा असेत् ॥५॥ आप इद्वा उं भेषजीरापों अमीवचार्तनीः । आपः सर्वस्य भेषजीस्तास्ते कृष्वन्तु भेषुजम् ॥६॥ हस्तम्यां दर्शशासाम्यां जिह्ना वाचः पुरागुवी। अनामयिकुम्या त्वा ताभ्यां त्वीपं स्पृशामसि ॥७॥

#### 137.

Utá devā ávahitam dévā ún nayathā púnaḥ | utágaş cakrúsham devā dévā jīváyathā púnaḥ || 1 || dváv imaú vátau vāta á síndhor á parāvátaḥ | dáksham te anyá á vātu párānyó vātu yád rápaḥ || 2 || á vāta vāhi bheshajám ví vāta vāhi yád rápaḥ | tvám hí visvábheshajo devánām dūtá íyase || 3 || á tvāgamam sámtātibhir átho arishtátātibhiḥ | dáksham te bhadrám ábhārsham párā vákshmam suvāmi te || 4 || tráyantām ihá devás tráyatām marútām gaṇáḥ | tráyantām vísvā bhūtáni yáthāyám arapá ásat || 5 || ápa íd vá u bheshajír ápo amīvacátaniḥ | ápaḥ sárvasya bheshajís tás te krimvantu bheshajám || 6 || hástābhyām dásasākha bhyām jihvá vācáḥ purogav | anāmayitnúbhyām tva tábhyām tvópa spriṣāmasi || 7 || 25 ||

O enlightened sages, raise up once more the man, who has been down-trodden; restore him to life; raise him also, who has committed sin. (Rsi-Bharadvaja).

These two winds blow to the regions which are far beyond the ocean; may the one bring you vigour, and may the other blow away all your evils. (Rsi-Kasyapa). 2

O wind, blow medicinal balm; and blow away, O wind, all evil; for you are, verily, the universal medicine; you move as the messenger of the divine powers. (Rsi-Gotama). 3

I have come to you to give pleasures and protections; I have brought for you fortunate vigour; I drive away your disease. (Rṣi-Atri). 4

May the divine powers give us protection in this world; may the company of cloud-bearing winds protect us; may all beings grant protection so that this person may be free from evil, pain and sorrow. (Rsi-Visvamitra). 5

Waters, verily, have their healing power; waters are the dissipators of disease; waters are the medicines for everything; may they act as medicine to you. (Rsi-Jamadagni). 6

The tongue which is cleansed by the ten-branched hands is (i.e the ten fingers) the forerunner of speech; with two hands, which are the removers of disease, we gently touch you. (Rsi-Vasistha).

ar th

( १३८ ) अद्याणियादुत्तरपाततमं सृत्तम्

(१-६) बहुषस्यास्य स्कर्योरकोऽङ्ग ऋषिः । इन्ह्रो देवता । जगती छन्दः ॥

तव् त्य ईन्द्र सुल्येषु वह्निय ऋतं मेन्नाना व्येदर्दिरुर्वेलम् ।
यत्रा दशस्यकुषसी रिणक्षपः कुत्साय मन्मेक्स्राध्म दंसयः ॥१॥
अवध्यः प्रस्वः श्वश्यो गिरीनुदांज उस्रा अपिनो मधुं प्रियम् ।
अवध्यो वृनिनी अस्य दंससा शुशोच स्ये ऋतजातया गिरा ॥२॥
वि स्यों मध्ये असुनुद्रथं दिवो विदद्दासाय प्रतिमानुमायः ।
ट्रव्हानि पिप्रोरसुरस्य मायिन इन्द्रो व्यास्यकृताँ ऋजिश्वेना ॥३॥
अनाध्यान धृषितो व्यास्यक्तिधीरदेवाँ अमृणद्यास्यः ।
मासेव स्यों वसु पुर्यमा देदे गृणानः शर्मुरश्रणाद्विरुत्नमेता ॥४॥
असुन्द्रसेनो विभ्यो विभिन्द्रता दार्श्वश्चहा तुन्यानि तेजते ।
पन्त्रस्य वज्रादिवभेदिभुश्यः प्राक्तामच्छुन्ध्यूरजहादुषा अनेः ॥५॥
प्रता त्या ते श्रुत्यानि केवेला यदेक एक्नमकृणोरयज्ञम् ।
मासां विधानमद्या अधि धवि त्वया विभिन्नं भरति प्रधि पिता ॥६॥

### 138.

Táva tyá indra sakhyéshu valnaya ritám manväná vy àdardirur valám | yátrā daṣasyánn usháso riṇánn apáḥ kútsāya mánmann ahyàs ca daṅsáyaḥ || 1 || áväṣrijaḥ prasvàḥ ṣvañcáyo girin úd āja usrá ápibo mádhu priyám | ávardhayo vaníno asya dáṅsasā ṣuṣóca súrya ritájātayā girá || 2 || ví súryo mádhye amucad ráthaṃ divó vidád dāsáya pratimánam áryaḥ | drilhāni pipror ásurasya māyína índro vy àsyac cakriván rijíṣvanā || 3 || ánādhrishtāni dhrishitó vy àsyan nidhinr ádevāñ amriṇad ayásyaḥ | māséva súryo vásu púryam á dade griṇānáḥ ṣátrūñr aṣriṇād virúkmatā || 4 || áyuddhaseno vibhvà vibhindatá dáṣad vritrahá tújyani tejate |índrasva vájrād abibhed abhiṣnáthaḥ prákrāmac chundhyúr ájahad ushá ánaḥ || 5 || ctá tyá te ṣrútyani kévala yád réka ékam ákriṇor ayajñám | māsáṇ vidhánam adadha ádhi dyávi tváyā víbhinnam bharati pradhím pitá || 6 || 26 ||

O resplendent cosmic power, through your friends, these kindled fires, the bearers of oblations, smite the devil of mighty clouds to pieces. When the praises are chanted to bestow dawns to wise sages, you are busy in letting the waters flow free (from clouds) and in foiling the dragon's (again the darkest clouds) exploits.

You send forth the productive (waters); you cleave the mountains; you fetch forth the cows; you quaff the delicious elixir of devotion and cause the trees of the forest to grow; through your blessings and by means of the cosmic voice produced during cosmic sacrifice, the shrouded sun again comes out bright and shining.

The sun unyokes his chariot in the midst of the sky. The Arya (the resplendent mighty power) encounters the darkness. Associated with radiant rays, he, the resplendent power, destroys the stronghold of the guileful dark clouds. 3

He (the resplendent cosmic power) boldly annihilates the hitherto undefeated hosts of the dark clouds; unwearied, he despoils the impious of their treasures. The sun and moon together, seize upon the wealth of strongholds of darkness; glorified, he, the resplendent, demolishes the foe with his blazing thunderbolt.

Leading an irresistible army, and destroying darkness with the prevading piercing bolt, he (the resplendent cosmic power) gives wealth to his worshippers and wields his bolt of justice to punish the entire host of evils—they have to be attacked and subdued. Already they were afraid of wide-destroying thunder-bolt. The purifying sun, after all, comes forth and shines and the dawn leaves her waggon i.e. she withdraws from her position in the firmament. 5

These wondrous achievements are your alone. In them, you unaided punish the chief neglector of sacrifice; you have placed in the sky the regulator of the months (the moon); through your aid, the wind upholds the circumference of the wheel of the sun's car (which, it is surmised, has been shattered by the demon of clouds).

( १३९ ) एकोनचत्यारिशदृत्तरकातमं सूत्तम् (१-६) पहुचस्यास्य सूत्तस्य शन्धवे विश्वावसुर्काषः । (१-३) प्रथमादितृचस्य सविता, (४-६) चतुप्यादितृचस्य चात्मा देवते । प्रिष्टुष् छन्दः ॥

॥२ ७॥

स्यंरिइम्हिरिकेशः पुरस्तात्सिवृता ज्योतिहर्द्याँ अर्जसम् ।
तस्यं पुपा प्रसिवं याति विद्यान्संपर्यन्विश्वा भुवनानि गोपाः ॥१॥
नृचक्षां एष दिवो मध्यं आस्त आपिष्ठवान्नोदंसी अन्तरिक्षम् ।
स विश्वाचीर्मि चेष्टे घृताचीरन्तरा पूर्वमपेरं च केतुम् ॥२॥
गुयो बुधः संगमनो वस्नां विश्वा क्षाभि चेष्टे शचीिनः ।
देव ईव सिवता सत्यध्मेन्द्रो न तस्यो सम्रे धनानाम् ॥३॥
विश्वावेसुं सोम गन्ध्वमापो दृह्ञुपीस्तहतेना व्यायन् ।
तद्वचेदिन्द्रो रारहाण आसां परि स्यीस्य परिधीरपश्यत् ॥४॥
विश्वावेसुर्मि तन्नो गृणातु दिव्यो गन्ध्वो रजसो विमानः ।
यद्यो चा सत्यमृत यन्न विद्या धियो हिन्नानो धिय इन्नो अव्याः ॥५॥
सिम्निमविन्द्रचरेणे नृदीनामप्राष्ट्रणोहुरो अञ्चन्नजानाम् ।
प्रासी गन्ध्वो अस्तानि वोच्चदिन्द्रो दशं परि जानादृहीनाम् ॥६॥

#### 139.

Sáryaraşmir bárikeşah purástāt savitá jyótir úd ayan ajasram | tásya pūshá prasavé yāti vidván sampáşyan víşvā bhúvanāni gopáh || 1 || nricákshā cshá divó mádhya āsta apapriván ródasī antáriksham | sá vişvácīr abhí cashṭe ghritácīr antará púrvam áparam ca ketúm || 2 || rāyó budhnáh saṃgámano vásūnām víşvā rūpábhí cashṭe ṣácībhih | devá iva savitá satyádharméndro ná tasthau samaré dhánānām || 3 || viṣvávasum soma gandharvám ápo dadriṣúshīs tád riténā vy āyan | tád anvávaid índro rārahāṇá āsām pári súryasya paridhínr apaṣyat || 4 || viṣvávasur abhí tán no griṇātu divyó gandharvó rájaso vimánaḥ | yád vā ghā satyám utá yán ná vidmá dhíyo hinvānó dhíya ín no avyāḥ || 5 || sásnim avindac cáraṇe nadínām ápāvṛiṇod dúro áṣmavrajānām | prásāṃ gandharvó amrítāni vocad índro dáksham pári jānād ahínām || 6 || 27 ||

Golden and yellow-rayed sun, the impeller, sends without break his light from the east; and shortly afterwards, at his impulsion the morning breeze, the preserver, blows, taking good care of all creatures like a herdsman.

Beholding mankind he (the sun) sits amidst the sky, filling the heaven and earth and the firmament; he illumines the all-pervading quarters of space; the bright-pervading, intermediate points, and the mid-most, the foremost, and the hind-most ensigns of the sky. 2

He, the root of riches, the acquirer of treasure, illumines by his functions all forms and figures; the divine impeller, like the bounty whose law is truth, stands like the Supreme Lord, the Lord of resplendence, in the battle for wealth and prosperity.

O Darling, waters from the cosmic sacrifice come to the roaring cloud as soon as they see it; the Lord of resplendencé could immediately see whither the cloud is moving. Then He also looks round the rims of the sun. 4

May the celestial roaring cloud, the measurer of the water, declare to us what really the truth is and also that which we do not know. Accepting our praises, may he sharpen our intellect, may he enhance our intelligence. 5

The sun discovers the cloud in the region of cosmic rivers; he sets open the portals of the waters whose dwelling is in the clouds; the sun, getting into the roar of cloud, proclaims the ambrosial (water). He knows the limit to which a cloud, the dragon, can resist (i.e. withhold waters).

(१४०) पत्यारिवदुत्तरपाततमं सूक्तम्

(१-६) व्यवस्थास्य क्षास्य पावकोऽधिकंकिः। विविद्याः। (१-२) व्यवस्थितियपोर्ज्ञचे विवारपितः (१-५) क्षीपादिवयस्य प्रतोहरतीः, (६) व्यवस्थिति । अमे तवः अवो वयो मिर्ह आजन्ते अर्चयी विभावसो । वृष्टद्भानो शर्वसा वाजमुक्यये द्यासि दृष्ट्यिपं कवे ॥१॥ पावकर्वचाः शुक्रवेर्चा अन्तवर्चा उदियपि मानुनां । पुत्रो मातरां विचर्छपाविसः पृणिक्ष रोदसी उमे ॥२॥ कर्जी नपासातवेदः सुश्चितिमिर्नदेस धीतिभिर्द्धितः । त्वे दृष्टः सं देधुर्भिरवर्पसिभ्वात्रोतयो वामजाताः ॥३॥ इर्ज्यक्रमे प्रययस्य जन्तुनिर्से रायो अमर्यः । स देश्चितस्य वर्षुणे वि राजसि पृणिक्षं सानुसि कर्तुम् ॥४॥ इष्ट्रतारेमध्वरस्य प्रचेतस्य वर्षेणे वि राजसि पृणिक्षं सानुसि कर्तुम् ॥४॥ इष्ट्रतारेमध्वरस्य प्रचेतस्य क्ष्रपन्तं राधसो मृहः । राति वामस्य सुमगां मृहोिष्ट्रां द्यासि सान्ति रियम् ॥५॥ सृत्तावीनं मिर्हृषं विश्वदेर्शतम्भि सुक्षायं द्धिरे पुरो जनाः । श्रास्कर्णं स्प्रयंस्तमं त्वा गिरा देव्यं मानुषा युगा ॥६॥

## 140.

bríhadbháno sávasa vájam ukthyán dádhási dasúshe kave 11 || pāvakávarcāh sukrávarcā ánūnavarcā úd iyarshi bhanúnā || putró mātárā vicárann úpāvasi prinákshi ródasi ubhé || 2 || űrjo napāj jātavedah susastíbhir mándasva dhitíbhir hitáh || tvé íshah sám dadhur bhűrivarpasas citrótayo vamájatāh || 3 || irajyánn agne prathayasva jantúbhir asmé ráyo amartya || sá darsatásya vápusho ví rājasi prinákshi sānasím krátum || 4 || ishkartáram adhvarásya prácetasam ksháyantam rádhaso maháh || rātím vāmásya subhágam mahím ísham dádhāsi sānasím rayím || 5 || ritávanam mahishám visvádarsatam agním sumnáya dadhire puró jánāh || srútkarnam sapráthastamam tvā girá daívyam mánushā yugá || 6 || 28 ||

13 cz

O fire-divine, yours are life-power and fame; your flames blaze fiercely; you are wise and widely luminous. May you bestow the choicest food and strength upon your worshippers.

O fire-divine, you blaze with total splendour along with your purifying radiance, unsoiled lustre, and you visit your parents and serve them as a son. You verily unite both heaven and earth. 2

O source of strength and omniscient, be delighted with our adorations, and be satisfied by our offerings; the devotees have placed before you strengthening food of many sorts, of wonderful efficacy and procured from excellent sources. 3

O fire-divine, contending with adversaries, bestow upon us immortal riches; you shine with a graceful form; you fulfill all our desires, which prompt us to perform the acts of dedication.

(Our praises go to you) as you are the inspirer of noble deeds. You are a sage, the Lord of great wealth, and the giver of what is worth having. May you bestow upon us auspicious and abundant food, and enjoyable riches. 5

Men honour the fire-divine for the sake of happiness. He is the emblem of truth; he is mighty and the contemplator of all. The human race, from the earliest men and women alike, has been adoring you. Your ears are open to their praises; you are the most renowned, and are the best invoker of Nature's bounties. 6

(१४१) एकचत्वारिंगयुत्तरसत्ततमं मूक्तम्

(१-६) थद्वचस्यास्य स्कस्य तापसोऽग्निर्भिषः । विश्वे देवा देवताः । अनुपूर् छन्दः ॥ वदेह नः प्रसङ्घेः सुमनो भव । प्र नो यच्छ विशस्पते धनदा असि प्र नी यच्छत्वर्यमा प्र प्र बृहस्पतिः । भगः प्र देवाः प्रोत सृष्टता सुयो देवी दंदातु नः ॥२॥ राजानमवसेऽभि गीर्निर्हवामहे स्य ब्रह्माणी च बृहस्पतिम् ॥३॥ आदित्यान्विष्णुं 👚 बृहस्पतिं सुहवेह हवामहे एसनः संगेत्यां सुमना असेत् ॥२॥ यया नः सर्व अर्यमण बृहस्पतिमिन्द्रं दानांय . चोदय। वातं विष्णुं सरस्वतीं सिवतारं च वाजिनम्॥५॥ त्वं नो अप्रे अग्निमिर्वही यहां चे वर्धय। त्वं नी देवतातये रायो दानाय चोद्य ॥६॥

### 141.

Agne áchā vadehá naḥ pratyáñ naḥ sumána bhava | prá no yacha viṣas pate dhanadá asi nas tvám || 1 || prá no yachatv aryamá prá bhágaḥ prá bríhaspátiḥ | prá deváḥ prótá sūnrítā rāyó deví dadātu naḥ || 2 || sómaṃ rájānam ávase 'gníṃ girbhír havāmahe | ādityán víshnuṃ sūryam brahmáṇaṃ ca .bríhaspátim || 3 || indravāyū bríhaspátiṃ suhávehá havāmahe | yáthā naḥ sárva íj jánaḥ sáṃgatyāṃ sumánā ásat || 4 || aryamáṇam bríhaspátim índraṃ dánāya codaya | vátaṃ víshnuṃ sárasvatīṃ savitáraṃ ca väjínam || 5 || tváṃ no agne agníbhir bráhma yajūáṃ ca vardbaya | tváṃ no devátātaye rāyó dánāya codaya || 6 || 29 ||

### 141

O fire-divine, speak out to us here; be favourably disposed towards us. O protector of the people, bestow upon us riches, as you are the giver of wealth to us. 1

May the ordainer, gracious protector of vast universe shower blessings on us; may the truth-preserving divine words bestow riches upon us. 2

For our protection, we invoke the divine Lord of bliss and the fire-divine with praises; we invoke the solar rays, the wind, the sun, the cosmic preceptor and protector of this vast universe. 3

We invoke the adorable Lord of resplendence, divine air, and the protector of vast universe on this occasion, that in acquisition of wealth and prosperity, every member of our society, with one mind, should favourably contribute his best.

May you urge the preserver and keeper of law and order, the lightning, the clouds, the air, the divine scripture and the sun, so that every one of them favour us with its liberality. 5

Bless our prayer and our noble deeds, O adorable Lord, O fire-divine, with your fires, with your splendour. May you, at our worship urge Nature's bounties to give us wealth.

(१४२) विषत्यारिंतवृत्तरपाततमं सूत्तम्

(१-८) अष्टर्यस्यास्य स्तास्य साङ्गीः [ (१-२) भ्रषमादितीपयोर्क्तवोर्भरिताः (१-४) तृतीयाषतुर्व्योर्झीणः, (५-६) पद्ममीयव्रयोः सारिस्ताः, (७-८) सप्तम्यष्टस्योधा स्तम्भनिनः ] क्रसयः। अप्रिर्देशताः (१-२) भ्रयमादितीययोर्क्रपोर्जभतीः (१-६) तृतीयादिचतसूणां भिष्नुप् ,

(७-८) सतन्यष्टम्योधानुषुम् छन्दांसि ॥

Hope

अयमंत्रे जरिता त्वे अभुद्रिष सहसः स्नो नुष्यं न्यदस्ताप्यंम् ।

मद्रं हि शमं विवर्क्यमस्ति त आरे हिंसानामपं दिशुमा कृषि ॥१॥
प्रवर्त्ते अशे जिनमा पितृयतः साचीव विश्वा भुवना न्यृज्ञसे ।

प्र सर्तयः प्र सिनिपन्त नो धियः पुरम्नरन्ति पशुपा ईव तमनी ॥२॥
अत वा व परि वृणि वप्सद्रहोरेग्र उठिपस्य स्वधावः ।
अत विक्या वर्वराणां भवन्ति मा ते हेति तिवर्षा चुकुधाम ॥३॥
यदुद्धतो निवतो यासि वप्सत्रपृथंगेषि प्रगृधिनीव सेना ।
यदा ते वातो अनुवाति शोचिवंसेव समश्चे वपित प्र मूर्म ॥४॥
प्रत्येख श्रेणीयो दृदश्च एकं नियानं बृहवो स्थासः ।
बाह् यद्मे अनुमर्ग्वजानो न्यं स्तानामन्वेष मृतिम् ॥५॥
उच्चे श्रुष्मा जिहतासत्ते अर्विक्ते असे शशमानस्य वाजाः ।
उच्चेश्वस्य नि नेम वर्धमान् आ स्वाष्य विशे वस्तिः सदस्य ॥६॥

### 142.

Ayám agne jaritá tvé abhūd ápi sáhasah sūno nahy anyád ásty ápyam | bhadrám hí sárma trivárūtham ásti ta aré hínsanām ápa didyūm á kridhi || 1 || pravát te agne jánima pitūyatáh sacivā vísvā bhūvanā ny riñjase | prá sáptayah prá sanishanta no dhíyah purás caranti pasupá iva tmánā || 2 || utá vá u pári vrinakshi bápsad bahór agna úlapasya svadhāvah | utá khilyá urvárānām bhavanti má te hetím távishīm eukrudhāma || 3 || yád udváto niváto yási bápsat príthag eshi pragardhínīva sénā | yadá te váto anuváti socír vápteva smásru vapasi prá bhūma || 4 || práty asya srénayo dadrisra ékam niyánam bahávo ráthāsah | bāhū yád agne anumármrijāno nyànīm utānām anvéshi bhū mim || 5 || út te súshmā jihatām út te arcír út te agne sasamānásya vájāh | úc chvañcasva ní nama várdhamāna á tvādyá vísve vásavah sadantu || 6 ||

#### 142

This person, O fire-divine, is your praiser; O source of strength, the happiness derived from you is auspicious, giving three-fold protection (to the praiser). May you remove far from us destructive forces and your scorching flame. 1

Your manifestation in the form of blazing flames, consuming oblations, is very auspicious. Like a head of a council, you preside over all created beings; our praises flowing smoothly proceed to you. These prayers proceed to you on their own accord, as a herdsman goes to his flock. 2

O enkindled fire-divine, you destroy many a shrub, when you blaze and burn. It is our wish that on such occasions, keep within limits, and do not exhibit your wrath. Please see that our tilled fields are not scorched and go waste. 3

When you move burning above and burning below, you scatter yourself like a devastating host; when the wind fans your flame, you shave the earth as a barber shaves a beard. 4

His lines of flame are visible, like an array of many chariots. Clearing away the forests with your arms of flame, you march, O fire-divine, over the prostrate earth. 5

O fire-divine, may your withering flames go upwards high; and when praised, your light and the swift movements go high. May you rise up; may you stoop down; may you increase in might. May all the Lords of wealth this day serve you.

ञ्जपामिदं न्ययंनं समुद्रस्यं निवेशीनम् । ञ्जन्यं कृषुष्वेतः पन्थां तेनं याद्वि वशाँ अनुं ॥७॥ आयेने ते पुरायेणे दूवीं रोहन्तु पुष्पिणीः । हृदाम्यं पुण्डरीकाणि समुद्रस्यं गृहा हुमे ॥८॥

اا هو اا

॥ इत्यष्टमाष्टके सप्तमोऽध्यायः ॥ [ सप्तमाच्याचे पर्गाः ३०, चुकानि २३, ज्ञुकः १७२ ]

apám idám nyáyanam samudrásya nivésanam anyám krimushvetáh pántham téna yahi vásan ánu | 7 || áyane te paráyane dúrva rohantu pushpímh | hradás ca pundárikani samudrásya grihá imé || 8 || 30 ||

Saptamo 'dhyayah.

# अथाष्ट्रमोऽध्यायः ॥

( १७६ ) त्रियस्वास्मिद्गतस्माततमं स्त्रस् (१-६) पहुचस्यास्य स्त्रस्य साङ्क्योऽभिक्रीफः । असिनी देवते । अनुपुर् छन्दः ॥

॥ हरि:ऽॐ ॥

ntu

त्यं चिद्विमृत्जुरमर्थमभ्यं न यातेव । कुर्झीवेन्तं यदी पुना रथं न कृषुया नवेम् ॥१॥ त्यं चिद्वश्यं न वाजिनमरेणवो यमन्नत । दृळ्दं मुन्यि न वि प्येतुमर्त्वि यविष्ठमा रजः ॥२॥

#### 143.

Tyáni cid átrim ritajúram ártham ásvani ná vátave | kakshívantani vádī púnā ráthani ná krinuthó návam || 1 || tyáni cid ásvani ná vájínam arenávo vám átnata | drilhám granthíni ná ví shyatam átrim vávishtham á rájah || 2 ||

This is the abode of the waters, the dwelling of the ocean; pursue, O fire-divine, a path different from this; go by that path according to your pleasure.  $_7$ 

Both at your arrival, O fire-divine, and at your departure, may the flowering green grasses spring up; may lakes be again full and lotuses bloom therein. All of them look to the ocean (samudra = ocean = clouds) for their source of water. 8.

### 143

You have made this person free from three-fold attachments, ever diligent in worship, swift to run to win the goal like a horse, and you rejuvenate the strong-willed man as a wheel-wright renews a car.

This detached sage, whom the irresistible evil impulses drag and bind like a swift horse, may you unloose his strong knot, and make him the youngest born upon the earth. 2

नगु दंसिष्ठावत्रये शुस्रा सिपासतं धियः । अथा हि वा दिवो नेगु पुन् स्तोमो न विश्वसे ॥३॥ चिते तद्दां सुराधसा गृतिः सुमृतिरिधिना । आ यक्षः सर्दने पृथो समेने पर्षयो नरा ॥४॥ युवं भुज्यं सेमुद्र आ रजेसः पार ईक्कितम् । यातमच्छां पत्तिमिर्नासेत्या सातये इतम् ॥५॥ आ वा सुसेः शुप् इव महिष्टा विश्वविदसा । समुसे मूंवतं नरोत्सं न पुष्पुषीरिषः ॥६॥

nárā dánsishthav átraye súbhra síshāsatanı dhíyah | áthā hí vām divó narā púna stómo ná visáse || 3 || cité tád vām surādhasā rātíh sumatír asvinā | á yán nah sádane prithaú sámane párshatho narā || 4 || yuvám bhujyúm samudrá á rájasah pārá īnkhitám | yātám áchā patatríbhir násatyā sātáye kritam || 5 || á vām sumnaíh samyú iva mánhishthā vísvavedasā | sám asmé bhūshatam narótsam ná pipyúshīr íshah || 6 || 1 ||

(१४४) चतुःसत्वारिंशदुशरशततमं सूक्तम्

(१-६) बहुबस्यास्य सृतस्य तास्यः सुपर्णो यामापन कर्ष्यक्रवानो वा कविः । इन्द्रो देवता । (१, २-४) प्रथमवंस्कृतीयाचतुर्ध्योव गायशी, (२) द्वितीयाचा इदती, (५) पश्चम्याः सतोइद्वती, (६) व्हषाव्य विद्यारमञ्जूद्वितः ॥

> ञ्चयं हि ते अमर्त्यु इन्दुरत्यो न पत्पेते । दक्षी विश्वायुर्वेघसे ॥१॥ अयमुखासु कान्यं ऋभुवंज्रो दास्तेत । अयं विमर्त्युष्वंकृशनुं मदम्भुभुनं कृत्व्यं मदम् ॥२॥

### 144.

Ayám hí te ámartya índur átyo ná pátyate | dáksho visváyur vedháse || 1 || ayám asmásu kávya ribhúr vájro dásvate | ayám bibharty ürdhvákrisanam mádam ribhúr ná kritvyam mádam || 2 || O Leaders, possessed of wondrous and radiant attributes, may you accept praises of the detached sage, so that the praises of your worshipper continue to be chanted again and again. 3

O munificent twin-divines, my offerings and praises are for your acceptance, because, O leaders, you protect us against calamities which come to us in our new dedicated ventures (or in the sacrifices conducted in spacious halls). 4

You come speedily as if with winged steeds to help and save the soul caught in the waves of the ocean at the world's end; O ever-true divines, you restore him to life; you restore him to your worship. 5

O most liberal, Lords of all riches, divine leaders, most adorable, come to us and grant us blessings, as the udder (of a cow) is blessed with abundant food. 6

## 144

This immortal joy-giving elixir (the divine love) is the giver of strength, the giver of long life to all, and it hastens like a swift horse to you, O creator of the universe.

He (the resplendent Lord) is adorable and brilliant among us, is a thunderbolt for the donor of oblations (against his foes); he cherishes the exhilarating worshipper who aspires for higher life, and as the man of wisdom cherishes the exhilarating celebrator of holy rites. 2

130

घृषुः रयेनाय कृत्वेन आसु स्वासु वंसंगः।
अर्व दीधेदहीशुर्वः ॥३॥
यं सुंपूर्णः पंगुवतः रयेनस्य पुत्र आसंरत्।
श्रत्वेकः योर्ड्ऽह्यो वर्तृनिः ॥४॥
यं ते रथेनभ्वारुमवृकं पुदासंरद्रुणं मानमन्धेसः।
पूना वयो वि तार्यार्युर्जीवसं पुना जागार बृन्धुतां ॥५॥
पूवा तदिन्द्र इन्द्रेना देवेषु चिद्धारयाते महि त्यर्जः।
कत्वा वयो वि तार्यार्युः सुकतो कत्वायमुस्सदा सुतः॥६॥

ghríshuh syenáya krítvana āsu svásu vánsagah i áva dídhed ahīsúvah || 3 || yám suparnáh parāvátah syenásya putrá ábharat | satácakram yò 'hyò vartaníh || 4 || yám te syenás cárum avrikám padábharad arunám mānám ándhasah | cná váyo ví tāry áyur jīvása ená jāgāra bandhútā || 5 || evá tád índra índunā devéshu cid dhārayāte máhi tyájah | krátvā váyo ví tāry áyuh sukrato krátvāyám asmád á sutáh || 6 || 2 ||

(१७५) प्रमप्तारिषदुनरफातनं स्तम् (१-६) बहुषस्यास्य स्तस्येन्त्राणी कविका । सप्तीवायनरूपोऽमें देवता । (१-५) प्रयमादि-प्रमांकत्रुप् , (६) प्रध्याम पश्चिष्ठन्दसी ॥ इमां र्खनाम्योषिं वीरुधं बर्लवत्तमाम् । ययौ सुपर्श्वी बार्धते ययौ संविन्दते पतिम् ॥९॥ उत्तीनपर्णे सुमेगे देवजूते सहस्वति । सप्त्रीं मे पर्रौ धम पर्ति मे केवेलं कुरु ॥२॥

### 145.

Imám khanāmy óshadhim vīrudham bálavattamām | yáyā sapátnīm bádhate yáyā samvindáte pátim || 1 || úttānaparne subhage dévajūte sáhasvati | sapátnīm me párā dhama pátim me kévalam kuru || 2 ||

May the most effulgent (the resplendent Self), who is a benefactor amongst his own people, bestow light upon active workers and upon our children. 3

The loving elixir, whom the fine-winged, the son of a falcon, brought from afar, is the bestower of hundreds of boons and inspirer of clouds. 4

The falcon brings to you (the resplendent self) this elixir, which is beautiful, unassailable, purple-tinted, and the producer of food. This vital elixir lengthens our life, and by it, the kinship is established. 5

So through the strength of this elixir of divine love, the soul among other sense organs obtains great brilliancy. O doer of good deeds, pleased by our sacrifice, that is, pleased by our actions of selfless dedication, food and viands come to us in plenty and may we live to a prolonged old age. We are pouring out the loving elixir of devotion to you on this occasion.

# 145

I dig up this most effective medicinal herb, wherewith the lady quells the magical influence of a rival wife, and by which she secures to herself her husband.

O powerful plant, with charming up-turned leaves, nourished by divine powers, remove my rival and make my husband mine alone. 2

उत्तराष्ट्रस्तर् उत्तरेदुत्तराभ्यः । अर्था सुपन्नी या ममार्थरा सार्थराभ्यः ॥३॥ नृष्यस्या नामं गृभ्णामि नो अस्मिन्ने जने । परिमेव पेरावर्त सुपन्नी गमयामसि ॥४॥ अष्टमस्मि सर्हमानाय त्वमंसि सासुद्धिः । उमे सर्हस्वती मृत्वी सुपन्नी मे सहावर्षे ॥५॥ उपे तेऽ्यां सर्हमानामुमि त्वीयां सहीयसा । मामनु प्र ते मनी कुस्सं गीरिंद धावतु पुषा वारिंग धावतु ॥६॥

bhyaḥ | áthā saṇátnī ya mamádharā sádharābhyaḥ | 3 ||
nahy àsyā nāma gribhṇāmi nó asmín ramate jáne | párām
evá parāvátam saṇátnīm gamayāmasi || 4 || ahám asmi sáhamānátha tvám asi sāsahíḥ | ubhé sáhasvatī bhūtví sapátnīm me sahāvahai || 5 || úpa te 'dhām sáhamānām abhí
tvādhām sáhīyasā | mām ánu prá te máno vatsám gaúr iva
dhāvatu pathá vár iva dhāvatu || 6 || 3 ||

(१०६) म्हण्यासिक्षास्त्रात्तात्व स्ट्यू (१-६) म्हण्यास्य स्ट्रूब्येस्म्यते हेर्गुमिक्रंपिः। भरण्यती हेर्गाः। महारूप् एक्तः । अरंण्यान्यरंण्यान्यसी या प्रेष्ट्र नहर्यसिः। कृषा प्रामुं न पृष्ट्यसिः नत्त्वा भीरित विन्द्तीई ॥९॥ वृषार्वायः वर्वते यदुपार्वति चिष्टिकः। आष्ट्राटिभिरिव धावर्यक्षरण्यानिभिद्योयते ॥२॥

### 146.

Áranyāny áranyāny asaú yá préva násyasi | kathá grámam ná prichasi ná tvā bhír iva vindatīsh || 1 || vrishāraváya vádate yád upávati ciccikáh | āghātíbhir iva dhāváyann aranyānír mahīyate || 2 ||

O brilliant plant, may I too be brilliant, excellent amongst excellent, and may she who is my rival become low amongst the lowest dames.

I will not even utter her name; no woman takes pleasure in that person; may we drive out the other rival wife to a distance.

I am unyielding to her, and O herb, you are also triumphantly effective; we two being powerful will subdue this rival of mine.

(O husband), I am trying this triumphant herb on you against my rival; may I be triumphant in gaining your love. May your love hasten to me as a cow to her calf, or like water on its way down a slope. 6

## 146

O queen of wild life, O Goddess Queen of forest, this wild forest seems to be deserted and looks as if, its no trace would be left hither onwards. How is it that you make no enquiry in the village? Is there anything you are afraid of?

When the grasshopper, the ciccika replies to the crying vrava (insects), Queen of forest is exalted; the forest seems to resonate as if with tinkling bells (or cymbals). 2

उत गार्व इवादन्स्युत वेश्मेंव दृश्यते । उतो अरण्यानिः सार्य शंकुटीरिव सर्जति ॥३॥ गामुङ्गेष आ क्षेत्रति दार्वेङ्गेषो अपविधीत् । वसंतरण्यान्यां सायमञ्जेशदिति मन्यते ॥४॥ न वा अरण्यानिहेन्त्युन्यभ्येन्नाभिगच्छेति । स्वादोः फलेस्य जुग्धार्य यथाकाम् नि पद्यते ॥५॥ आर्ञ्जनगन्धि सुर्भि वेह्नन्नामकृषीवलाम् । प्राहं मृगाणौ मातरेमरण्यानिमशंसिषम् ॥६॥

utá gắva ivādanty utá véşmeva dṛiṣyate | utó araṇyāníḥ sāyáṃ ṣakaṭir iva sarjati || 3 || gắm añgaíshá á hvayati dấrv añgaíshó ápāvadhīt | vásann araṇyānyāṃ sāyám ákrukshad íti manyate || 4 || ná vấ araṇyānír hanty anyáṣ cén nábhigáchati | svādóḥ phálasya agdhváya yathākámaṃ ní padyate || 5 || áñjanagandhiṃ suabhím bahvannám ákṛishīvalām | práhám mṛigắṇām mā-áram araṇyāním aṣaṅsisham || 6 || 4 ||

(१४०) समयत्वारिशतुत्तरसाततमं स्कम् (१-५) पश्चर्यस्यास्य स्त्वस्य शैरीकि सुवेशः सकिः। इन्द्रो वेशतः। (१-४) प्रयमादिषतुर्भयां अगती, (५) पश्चम्याच विषुष् छन्दसी ॥ श्रत्ते द्रधामि प्रथमार्यं मन्यवेऽहन्यदन्नं सर्थे विवेरपः।

श्रेतं द्यामि प्रथमार्य मुन्यवेऽहुन्यहुत्रं नर्ये विवेर्पः। उभे यत्त्वा मर्वतो रोदंसी अनु रेजेते शुप्मत्पृथिवी चिद्द्रिवः॥१॥

# 147.

Srát te dadhāmi prathamáya manyávé 'han yád vritrám náryam vivér apáh | ubhé yát tvā bhávato ródasī ánu réjate súshmät prithiví cid adrivah || 1 || And yonder when cows are grazing, then it appears a dwelling place, or else at eve the Forest Goddess Queen seems to dismiss the waggons of dry wood.

Here is a man who calls his cow; here is another one that cuts down the timber; and another one, tarrying in the forest, seems to have heard some one screaming.

But the Queen of wild life injures none unless some one assails the creatures; men feeding upon the sweet fruit, are free to take with them the fruits, as much as they wish. 5

I praise the musk-scented, fragrant, fertile, uncultivated, the Queen of forest, the mother of wild animals, who toil not, but get stores of food.  $_6$ 

# 147

O resplendent wielder of punitive justice, I trust in your first wrathful action whereby you destroy the evil, and undertake a work that serves the interests of man. When both heaven and earth surrender to you, verily, the firmament trembles at your force.

त्वं मायाभिरतवद्य मायिनं श्रवस्यता मनेसा वृत्तमंद्यः। त्वामिन्नरी वृणते गविष्टिषु त्वां विश्वासु हव्यास्त्रिष्टिषु॥२॥ ऐषु चाकन्धि पुरुहृत सृरिष्ठं वृधासो ये मधवन्नानुशुर्मुधंम्। अर्चन्ति तोके तर्नये परिष्टिषु मेधसाता वाजिनमह्यये धने॥३॥ स इन्नु रायः सुरुतस्य चाकन्नमदं यो अस्य रह्यं चिकेतित। त्वावृधो मधवन्दाश्चध्यरो मुधू स वाजं भरते धना नृभिः॥४॥ त्वं शधीय महिना रृणान उरु कृषि मधवञ्छ्निध रायः। त्वं नो मित्रो वरुणो न मायी पित्वो न देस दयसे विमृक्ता॥५॥

tvání mayábhir ana-

vadya māyínam sravasyatá mánasā vritrám ardayah tvám ín náro vrinate gávishtishu tvám vísväsu hávyāsv íshtishu || 2 || aíshu cākandhi puruhūta sūríshu vridháso yé maghavann ānasúr maghám arcanti toké tánaye párishtishu medhásātā vājínam áhraye dháne || 3 || sá ín nú rāyáh súbhritasya cākanan mádam yó asya ránhyam cíketati | tvávridho maghavan dāsvàdhvaro makshú sá vájam bharate dhánā nríbhih || 4 || tvám sárdhāya mahiná grināná urú kridhi maghavañ chagdhí rāyáh | tvám no mitró váruno ná māyí pitvó ná dasma dayase vibhaktá || 5 || 5 ||

O irreproachable resplendent Lord, with mind intent on glory, you have by your power crushed down the deceptive Nescience (or the dark cloud). The worshipper thinks of you when he seeks to restore his stolen wisdom (the cattle), and in all sacred works invokes you for your blessing. 2

4677

O resplendent and bounteous Lord, much-invoked, be gracious to these noble men; they would thereby surely prosper and attain heights in respect to opulence. They adore you, O powerful Lord, on all sacred occasions for the sake of obtaining sons and grandsons and thereby, their desires are fulfilled and the well-earned wealth comes to them.

That man obtains well-procured riches, who knows how to promote the gospel of the resplendent Lord. Exalted by your favour, O bounteous Lord, the worshipper, performing beneficial works, speedily obtains through the learned preceptors, the desired food and wealth. 4

Glorified by great praise, O bounteous Lord, spread forth your might, and bestow riches upon us; O beautiful resplendent Lord, may you, like friendly and virtuous divine powers, be the distributor of riches, and give us food. 5

(१४८) मष्टपत्वारिंगदुत्तरशततमं च्लम्

(१-५) पद्मधस्यास्य स्तस्य वैत्यः पृयुर्क्षपिः । इन्द्रो देवता । जिप्नुप् छन्दः ॥

सुप्वाणासं इन्द्र स्नुमिसं त्वा सस्वांसंश्च तुविनृम्ण् वाजेम् ।
आ नो भर मुवितं यस्य चाकन्सम् तना सनुयाम् त्वोताः ॥१॥
ऋष्वस्त्विनिन्द्र द्वार जातो दासीविद्यः स्वैण सह्याः ।
गुह्रो हितं गुद्धं गूळ्हमप्सु विभूमिसं प्रस्रविण् न सोमम् ॥२॥
अयों वा गिरो अभ्येचं विद्वानृषीणां विप्रेः सुमृति चेकानः ।
ते स्योम् ये रणयन्त सोमिरेनोत तुभ्यं स्थोळ्ह भृद्धेः ॥३॥
इमा ब्रह्मेन्द्र तुभ्यं द्वासि दा नृभ्यों नृणां र्रे दावेः ।
तेभिभवं सक्तेनुयेषुं चाकन्नुत त्रायस्य गृण्त उत स्तीन् ॥४॥
श्रुधी हर्विमिन्द्र शूर् पृथ्यो उत स्तिवसे वेन्यस्याँकैः ।
आ यस्ते योनिं घृतवेन्तुमस्वीकृर्मिनं निष्ठेद्वैवयन्त वकाः ॥५॥

### 148.

Sushvänása indra stumási tvā sasavánsas ca tuvinrinna vájam | á no bhara suvitám yásya cākán tmánā tánā sanu-yāma tvótāḥ || 1 || rishvás tvám indra sūra jātó dásīr víṣaḥ sũryeṇa sahyāḥ | gúhā hitám gúhyam gūļhám apsú bibhrimási prasrávane ná sómam || 2 || aryó vā gíro abhy àrea vidván ríshīnām vípraḥ sumatím cakānáḥ | té syāma yé raṇáyanta sómair enótá túbhyam rathoļha bhakshaíḥ || 3 || imá bráhmendra túbhyam ṣansi dá nríbhyo nriṇám ṣūra ṣávaḥ | tébhir bhava sákratur yéshu cākánn utá trāyasva griṇatá utá stín || 4 || ṣrudhí hávam indra ṣūra príthyā utá stavase venyásyārkaíḥ | á yás te yónim ghritávantam ásvar ūrmír ná nimnaír dravayanta vákvāḥ || 5 || 6 ||

### 148

O bounteous Lord of resplendence, we pay you our homage; we present you the sacrificial food along with praises. Please bring us prosperity as every-one longs for. Under your protection and with your blessings, may we acquire wealth and wisdom.

O brave almighty Lord, as soon as born, you overcome the dark forces through the radiant sun and bring divine joy-bestowing powers, which remain close-hidden behind deep dark caves of ignorance. We now present to you our love as if coming in copious streams from the fountain of our heart. 2

O all-wise sage, lover of the praises sung by seers, may you accept our prayers; may we be also one of those who gratify you with loving devotion; O Lord, conductor of the cosmic chariot, these sweet melodies with sincere feelings are presented to you only. 3

O resplendent Lord, these prayers have been addressed to you: grant, O hero, strength to the leaders of men; be of one mind with those whom you trust and who are your faithful devotees, and protect those who praise you, and bless your worshippers who are constant in their loyalty to you. 4

O resplendent Lord, O brave, hear the invocation of widely renowned devotee; you are glorified by the praises of the men of spiritual experience, who grace the place of your enkindled worship and whose stream of melodious songs rush to you like a torrent through precipitous banks. 5

( १४%) एकोनपश्चाशदुत्तरशततमं सृतस्

(१-५) पवर्षस्वास्य स्तस्य रैप्प्यस्त्रोऽषंन्द्रिः। सिर्वता रेक्ष्या । प्रिष्ट्र प्रन्तः ।

सृविता युन्तेः पृथिवीमरम्णादस्कम्भुने सिविता सामद्देहत् ।
अर्थामवाधुक्षुत्रुनिम्न्तरिक्षमृत्ते वृद्धं सिविता सिमुद्रम् ॥१॥
यत्रो समुद्रः स्किभितो व्योन्दर्या नपात्सविता तस्य वेद् ।
अतो मृरते आ उत्थितं रजोऽतो द्यावापृथिवी अप्रथेताम् ॥२॥
पृथ्वेदमन्यदेभव्यजेतुमर्मर्थस्य भुवंनस्य भूना ।
सुपुणों अङ्ग सिवतुर्ग्यरुत्मान्पूर्वी जातः स उ अस्यानु धर्म ॥३॥
गावं इव ग्रामं यूर्युधिरिवाश्वान्वाश्रेवं वृत्तसं सुमना दुर्हाना ।
पतिरिव जायाम्भि नो न्यंतु धर्ना दिवः सिविता विश्ववारः ॥४॥
हिर्प्यस्तूपः सिवतुर्यया त्वाङ्गिरसो जुद्धे वाजे अस्मिन् ।
पवा त्वार्चन्नवसे वन्दंमानः सोमस्येवांचां प्रति जागगुहम् ॥५॥

## 149.

Savitá yantraíh prithivím aramnād askambhané savitá dyam adrinhat | ásvam ivādhukshad dhúnim antariksham atúrte baddhám savitá samudrám || 1 || yátrā samudrá skabhitó vy aúnad ápām napāt savitá tásya veda | áto bhúr áta a útthitam rájó 'to dyávāprithiví aprathetām || 2 || pascédám anyád abhavad yájatram ámartyasya bhúvanasya bhúná | suparnó añgá savitúr garútmān púrvo jātáh sá u asyánu dhárma || 3 || gáva iva grámam yúyudhir ivásvān vāṣréva vatsám sumánā dúhānā | pátir iva jāyám abhí no ny ètu dhartá diváh savitá viṣvávārah || 4 || híranyastūpah savitar yáthā tvāngirasó juhvé váje asmín | evá tvárcann ávase váudamānah sómasyevānsúm práti jāgarāhám || 5 || 7 ||

The divine creator has fixed the earth with a mechanism of dynamic equilibrium; He has made the heaven firm in a place where there was no support; the creator with His vigour draws water from the cloud of the firmament, which is bound to the eternally living (ether) like a trembling horse.

The Sun, the grandson of waters or the imepller lord, the withholder of plasma, alone knows the realm where the cloud, thus sustained in the sky, sheds moisture; thence (from the Sun) proceeds the earth; thence arise celestial bodies and the firmament and thus the heaven and earth are spread out. 2

Afterwards the other realm is born, holy and high, through the immortal strength of creator consisting of a host of divine powers. All this comes out as the glory of this bright-winged eagle (the sun) ever-rigid in following the eternal law. 3

As cattle hasten to the village, or as the warrior hurriedly proceeds to his horses, or as affectionate milk-giving cows to their calves, or again as a husband to his wife, so may the blessings of the supreme creator, the upholder of the cosmos, whom every one reveres, hasten to us. 4

O creator and impeller Lord, just as the divine men of intelligence, effulgent on their golden glory, summon you for spiritual nourishment, similarly I am also invoking you for protection. I solicit your favour, as worshippers watch before the filament of the holy creeper (i.e. the Soma stalk). 5

Hall

#### (१५०) पञ्चाशदृत्तरशततम सृत्तम्

(१-५) पद्मचंस्यास्य स्कूतस्य वासिष्ठो धृळीक ऋषिः । अप्तिर्वेवता । (१-६) प्रथमादितृपस्य धृतीः, (४) चतुरुवी ऋच उपरिष्ठारस्योतिर्भगती वा, (५) पश्चम्याक्षोपरिष्ठारस्योतिरुज्यांसि ॥

सिमंद्रश्चित्सिमंध्यसे देवेभ्यो हञ्यवाहन ।
आदित्ये कृद्रेवंसुंभिनं आ गेहि मृद्धीकार्य न आ गेहि ॥१॥
इमं युइामिदं वची जुजुपाण उपागेहि ।
मतांसस्त्वा सिमधान हवामहे मृद्धीकार्य हवामहे ॥२॥
त्वासु जातवेदसं विश्ववारं गृणे धिया ।
अभे देवाँ आ वह नः प्रियत्रतान्मृद्धीकार्य प्रियत्रतान् ॥३॥
अभिदंवो देवानामभवत्पुरोहितोऽभि मंनुष्याः ऋषयः समीधिरे ।
अभि मृहो धनेसातावृहं हुवे मृद्धीकं धनेसातये ॥४॥
अभिदंवो मृरहोजं गविधिरं प्रावेद्यः कण्वं व्रसदंस्युमाहवे ।
अभि वसिष्ठो हवते प्रोहितो मृद्धीकार्य प्रोहितः ॥५॥

#### 150.

O (fire-divine) bearer of oblations, when kindled, you blaze out for the divine powers; come to us with heavenly bounties, with the bounties of the midspace, and with the terrestrial bounties. Come for our happiness.

Come and accept with delight our worship and the hymns; we mortals invoke you. O blazing fire-divine, we invoke you for our happiness. 2

I glorify you with my praise, O cognizant of all, loved by all. O fire-divine, may you bring Nature's all bounties to us who are delighted by our offerings May you bring hitherward those gratified by our offerings for our happiness. 3

The divine fire is the foremost of the divine powers. The seers, the descendants of prime men, kindle this holy fire. I invoke the same fire-divine for the acquisition of abundant wealth, and for happiness. 4

May the fire-divine protect us in the conflicts of life, protect the persons who are free from threefold attachments, are full of wisdom and are learned warriors. The foremost preceptor invokes the fire-divine, the foremost, for our happiness. 3

( १५१ ) एकप्याश्वत्तरशतनमं सुक्तम्

(१-५) पश्चर्षस्यास्य सूक्तस्य कामायनी भदा अभिका । भद्रा देवता । अनुपृष् छन्दः ॥

15.0

श्रुद्धगुमिः समिष्यते श्रुद्धयां हूयते हुविः ।
श्रुद्धां मगेस्य मुर्धित् वचुसा वेदयामसि ॥१॥
श्रियं श्रेद्धे ददंतः श्रियं श्रेद्धे दिदासतः ।
श्रियं भोजेषु यन्त्रित्वदं मं उदितं कृषि ॥२॥
यथां देवा असुरेषु श्रुद्धामुग्रेषु चिक्करे ।
एवं भोजेषु यन्त्रेस्तुसाकंसुदितं कृषि ॥३॥
श्रद्धां देवा यर्जमाना वायुगोपा उपासते ।
श्रद्धां दृदय्यर्थ्याकृत्या श्रुद्धां विन्दते वस्तुं ॥४॥
श्रद्धां सूर्यस्य त्रुपाकृत्या श्रुद्धां मध्यंदिनुं परि ।
श्रद्धां सूर्यस्य त्रिसुचि श्रद्धे श्रद्धांप्रयेह नः ॥५॥

#### 151.

Sraddhayagníh sám idhyate sraddháya huyate havih sraddhám bhágasya mürdháni vácasá vedayamasi || 1 || priyám sraddhe dádatah priyám sraddhe dídāsatah | priyám bhojéshu yájvasv idám ma uditám kridhi || 2 || yáthä devá ásurcshu sraddhám ugréshu cakriré | evám bhojéshu yájvasv asmákam uditám kridhi || 3 || sraddhám devá yájamana väyúgopā úpāsate | sraddhám hridayyáyákūtyā sraddháya vindate vásu || 4 || sraddhám prätár havamahe sraddhám madhyámdinam pári | sraddhám súryasya nimrúci sráddhe srád dhāpayehá nah || 5 || 9 ||

Ekādaso 'nuvākah.

## 151

(Srad-dha = Faith = adoption of truth for life. Srad = bat = satra = addha = ittha = prta = satya = truth-Nigh. III. 10)

Sacred fire-divine is kindled by SRADDHA, faith; by faith is the devotion or oblation offered; on the height of fortune, we glorify faith with praises.

O faith, may you bless the man who gives; O faith, bless the man who desires to give; bless the aspirants of enjoyment, bless the sacrificers; may you bless my words. 2

Divine powers do have *faith* in their grim fight against evil forces. And so grant the boon which has been asked for to our sacrificers who solicit happiness. 3

Learned enlightened persons, and worshippers, protected by vital air, solicit faith. They cherish faith with heartfelt devotion. Through faith, a man verily acquires wealth, (wordly and spiritual).

We invoke *faith* early at dawn, and again at midday, and also at the setting of the sun; O SRADDHA, inspire us in this world with (the truth—abiding) *faith*. 5

[ भग दावसोऽनुवाकः ॥ ]

(१५२) दिपश्चावाद्तरवाततमं सक्तम्

(१-५) प्रवर्षस्यास्य स्तुतस्य भारदायः गास क्रविः । इन्ह्री देवता । मनुहुन् छन्दः ॥

II to B

शास इत्या महाँ अस्यिमित्रखादो अर्ह्नतः।
न यस्य हुन्यते सखा न जीयते कदा चुन ॥१॥
ख्रित्दा बिशस्पितिष्ट्रेत्रहा विमुधो ब्रशी।
ख्रित्दा बिशस्पितिष्ट्रेत्रहा विमुधो ब्रशी।
चिपन्द्रः पुर एतु नः सोमुपा अनयंकरः॥२॥
वि रक्षे वि मृधो जिह्न वि वृत्रस्य हुन् रुज।
वि मृन्युमिन्द्र धृत्रह्नुमित्रस्यामिदासेतः॥३॥
वि न इन्ह्न मृधो जिह्न नीचा येच्छ एतन्युतः।
यो असाँ अभिदासुस्यर्धरं गमया तमः॥४॥
अपेन्द्र हिप्तो मनोऽप जिज्यासतो वृधम्।
वि मुन्योः शम यच्छ वरीयो यवया वृधम्॥५॥

#### 152.

Sāsá itthá mahán asy amitrakhādó-ádbhutaḥ | na yasya hanyate sákhā na jíyate kádā caná || 1 || svastidá viṣas pátir vṛitrahá vimṛidhó vaṣi | vṛishéndraḥ purá etu naḥ somapá abhayaṃkaráḥ || 2 || ví rāksho ví mṛidho jahi ví vṛitrasya hānū ruja | ví manyúm indra vṛitrahann amitrasyābhidásataḥ || 3 || ví na indra mṛidho jahi nīcā yacha pṛitanyatāḥ | yó asmān abhidāsaty ādharaṃ gamayā tānaḥ || 4 || apendra dvisható mānó 'pa jíjyāsato vadhām | ví manyóḥ ṣārma yācha várīyo yavayā vadhām || 5 || 10 ||

( १५३ ) विचन्नासमुक्तरपाततर्गं स्तान्

(१-५) पत्रवंस्पास्य स्कृतस्य वेषवासय इन्युमातर क्रविकाः । इन्द्री वेषता । गाववी अन्तः ॥

१९४१ **र्द्रश्च**यंन्तीरपुरसुव् **१**न्द्रं जातसुपसिते । मेजानासः सुवीर्यम् ॥१॥ त्वर्मिन्द्रं बलादधि सहसोजात मोजसः । त्वं वृष्ट्वपेदसि ॥२॥

153.

Inkháyantir apasyúva índram jätám úpäsate | bhejánásah suvíryam | 1 || tvám indra bálād ádhi sáhaso jätá ójasah | tvám vrishan vríshéd asi | 2 || O seer, master of his senses, thus praise the Lord, who is mighty, the destroyer of foes, the wonderful, whose friend is never killed nor ever meets a defeat.

May the resplendent Lord come to us and be with us; he is the granter of prosperity, the Lord of men, the slayer of dark forces, the warrior, the subduer, the showerer, the cherisher of divine love and the assurer of safety. 2

O resplendent Lord, destroy the evil-spirited persons of wickedness, and also the enemies; tear asunder jaws of Nescience, the darkness. O resplendent ones, the subduer of Nescience, baffle the wrath of our adversaries who always threaten us. 3

O resplendent Lord, destroy our enemies; humble those who are in array against us; send him to the deep dungeoun who seeks to harm us. 4

May you frustrate the purpose of him who hates us, deprive him of his weapon who seeks to overpower us, grant us full security against his fury and wrath, and ward off his weapon. 5

# 153

With full enthusiasm, people of state, approach the king and honour him as soon as he is coronated. They get his blessings in respect of progeny and prosperity.

1131

त्वमिन्द्रासि वृत्रहा व्यर्नन्तरिक्षमितरः । उद्द्यामेस्तम्ना ओजेसा ॥३॥ त्वमिन्द्र सुजोषेसमुकै विभिष्टे बाह्रोः । वज्रं दिश्यांनु ओजेसा ॥४॥ त्वमिन्द्रामुमूरेसि विश्वां जातान्योजेसा । स विश्वा भुव आमेवः ॥५॥

tvám indrāsi vṛitrahā vy antáriksham atiraḥ | úd dyám astabhnā ójasā || 3 || tvám indra sajóshasam arkám bibharshi bāhvóḥ | vájraṃ ṣíṣāna ójasā || 4 || tvam indrābhibhúr asi víṣvā jātány ójasā | sá víṣvā bhúva ábhavaḥ || 5 || 11 ||

> ( १५४ ) चतुष्पञ्चासदुत्तरशंततःमं स्तृतम् (१-५) पञ्चर्षस्यास्य स्तृतस्य वैवस्वती यमी ऋषिकः । मावदृतं देवता । सतुदृष् छन्दः ॥

सोम् एकेन्यः पवते घृतमेक उपसिते ।
येभ्यो मधु प्रधावित ताँ श्रिदेवापि गच्छतात् ॥१॥
तपंसा ये अनाधृष्यास्तपंसा ये स्वर्युयः ।
तपो ये चिक्तरे महस्ताँ श्रिदेवापि गच्छतात् ॥२॥
ये युष्पंन्ते प्रधनेषु श्रूरांसो ये तंनूत्वर्जः ।
ये वा सहस्रेदक्षिणास्ताँ श्रिदेवापि गच्छतात् ॥३॥
ये चित्पूर्वे ऋत्सापे ऋतावान ऋतावृधः ।
पितृन्तपंस्ततो यम् ताँ श्रिदेवापि गच्छतात् ॥४॥
सहस्रेणीयाः क्वयो ये गोपायन्ति स्पेम् ।
ऋषीन्तपंस्ततो यम तपोजौ अपि गच्छतात् ॥५॥

154.

Sóma ékebhyah pavate ghritám éka úpāsate | yébhyo mádhu pradhávati táns eid evápi gachatāt || 1 || tápasā yé anādhrishyás tápasā yé svàr yayúh | tápo yé cakriré máhas táns eid evápi gachatāt || 2 || yé yúdhyante pradháneshu súrāso yé tanūtyájah | yé vā sahásradakshiṇās táns eid evápi gachatāt || 3 || yé eit pūrva ritasápa ritávāna ritāvrídhah | pitrín tápasvato yama táns eid evápi gachatāt || 4 || sahásranīthāh kaváyo yé gopāyánti súryam | ríshīn tápasvato yama tapoján ápi gachatāt || 5 || 12 ||

O resplendent king, you have been chosen to the mighty position on account of your strength and energy. You, O showerer, are indeed a blessing. 2

O resplendent king, you are the slayer of enemies; you (like the sun) spread out light in your firmament; you uphold the sovereignty by your power. 3

O resplendent king, you bear your well-beloved and adorable bolt of justice and authority in your arms, sharpening it with your supreme might. 4

O resplendent king, you overpower all beings by your might; your glory reaches all worlds.  $_{5}$ 

## 154

O the departed soul, the divine elixir is prepared for some like you, others accept clarified butter; there are still others who go to those to whom the honey flows.

There are some who through penance have become unassailable; there are others who through austerity have gone to heaven, and there are others who have performed rigorous austerity. (O departed soul), all these paths of asceticism are open to you. 2

There are some who fight in battle, there are heroes who cast their lives, and there are others who have presented thousands of offerings. (O departed soul), these paths (of heroism and bravery) are also open to you. 3

(O departed soul), in your next life, may you have a nice parentage, consisting of observers of truth. 4

(O departed soul), in your new life, may you be re-born in the family of *rsis*, notable for their austerity, who keep the light of knowledge burning, and are the leaders of thousands, who are intelligent. 5

( १५५ ) प्रमुखानद्वत्तरम् स्टब्स्

(१-५) पद्मचर्स्यास्य सून्तस्य भाष्याकः शिरिविच्य कृषिः। (१, ४) प्रयमायनुर्व्यक्तियोग्टश्मीप्नोऽपः, (२-६) द्वितीयावृतीययोक्षिवण्यास्तितः, (५) पद्मम्याधः विश्वे देवा देवताः। सनुष्टृषु छन्दः॥

115 311

अरायि काणे विकेट गिरिं गेच्छ सदान्वे । शिरिन्विठस्य सर्विभिस्तिभिष्टा चातयामसि ॥१॥ चुत्तो इतस्वतामुतः सर्वी भ्रुणान्यारुपी । अराय्ये बहाणस्पते तीक्णश्रद्धोद्दपन्निहि ॥२॥ अदो यहाठ प्रविते सिन्धीः पारे अपूरुपम् । तदा रेभस्य दुईणो तेने गच्छ परस्त्रस्म ॥३॥ यद्द प्राचीरजेगुन्तोरी मण्हरधाणिकीः । हता इन्द्रस्य शर्ववः सर्वे बुदुदयशिवः ॥४॥ परीमे गानेनेपत् पर्यक्षिमीहपत । देवेष्वेकत् श्रवः क इमी आ देथपित ॥५॥

155.

Árāyi kāņe víkate girim gacha sadānve | şirimbithasya sátvabhis tébhish tvā cātayāmasi || 1 || cattó itás cattámútaḥ sárvā bhrūṇáṇy ārúshī | arāyyàm brahmaṇas pate tíkshṇa-ṣringodrishānn ihi || 2 || adó yád dáru plávate síndhoḥ pāré apūrushām | tád á rabhasva durhaṇo téna gacha parastarám || 3 || yád dha prácīr ájagantóro maṇdūradhāṇikīḥ | hatá índrasya ṣátravaḥ sárve budbudáyāṣavaḥ || 4 || párīmé gắm aneshata páry agním aḥrishata | devéshv akrata ṣrávaḥ ká imáñ á dadharshati || 5 || 12 ||

( १'-६ ) गद्पञ्चागदुसरशततमं स्कूल् (१-५) पञ्चर्षस्यास्य स्कृतस्याग्नेयः केर्तुकेषिः । अग्निर्वेदता । गायणी छन्दः ॥

भ्या अर्मि हिन्दन्तु नो धियः सर्तिमाञ्जिपिवाजिषु । तेने जेष्म धनैधनम् ॥१॥ यया गा आकर्रामहे सेनेयामे तवोत्या । तां नी हिन्द मधर्तिय ॥२॥

156.

Agním hinvantu no dbíyah sáptim āsúm ivājíshu | téna jeshma dhánam-dhanam || 1 || yáyā gá ākárāmahe sénayāgne távotyá | tám no hinva magháttaye || 2 || We scare you away, the miserable, ill-favoured, deformed, ever-railing misfortune (famine) to distant deserted mountains; we scare you away with the help of the rain-loaded clouds.

May she, (Lady Distress) the destroyer of each embryo, be scared away from this world, be scared away to the next world. O wise preceptor, armed with piercing rays of light, come and drive away this distress. 2

Far off from here, at the river's edge, floats a wooden (boat) without a man. Seize it. It is not easy to avoid or kill the distress; with its help go to the distant shore. 3

When utterers of discordant sounds as that of the swiftly moving clouds depart, all the adversaries of the resplendent sundivine (i.e. the clouds) disappear like bubbles (from the surface of water). 4

These Nature's bounties bring back the lost wealth; they enkindle the fire of hope; they provide food for the enlightened. Who has the courage to challenge them? 5

# 156

May our religious performances, rituals and others, bring sacred fire hither like a swift charger in battle; may we through him acquire all wealth.

Send us, O adorable Lord, for the acquisition of wealth, that army with which we may acquire cattle and other riches through your protection. 2

आमें स्यूरं र्यि भर पृष्ठं गोर्मन्तम्श्विनम् । अङ्क्ष्वे खं वर्तयो पृणिम् ॥३॥ अमे नक्षत्रमुजरमा स्यै रोष्टयो दिवि । द्धुज्योतिर्जनेभ्यः ॥४॥ अमे केतुर्विज्ञामसि प्रेष्टुः श्रेष्ठं उपस्थसत् । बोधां स्तोत्रे वयो दर्धत् ॥५॥

ágne sthūrám rayím bhara prithúm gómantam asvínam | aūdhí khám vartáyā paním || 3 || ágne nákshatram ajáram á súryam robayo diví | dádhaj jyótir jánebhyah || 4 || ágne ketúr visám asi préshthah sréshtha upasthasát | bódhā stotré váyo dá dhat || 5 || 14 ||

# (१५७) समयधासदुक्तरसत्तमं स्कृत्

| 5)  | ५) पञ्चर्यस्यास्य सूक्तस्यास्यो अवनः; मौबनः सामनो वा प्राक्तिः। विन्ते वेवा वेवताः । दिवदा पिद्वुन् छन्दः ॥ | i |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 141 | इमा नु कुं भुवंना सीषधामेन्द्रंभु विश्वे च देवाः।                                                           | 9 |
|     | युद्दां च नस्तुन्वं च प्रजां चिद्दियेरिन्द्रः सुद्द चीक्रुपाति ॥१॥                                          | 2 |
|     | आदिलेरिन्द्रः सर्गणो मुस्द्रिरसार्कं मूलविता तुन्नाम् ।                                                     | 3 |
|     | हत्वार्य देवा असुरान्यदार्यन्देवा देवत्वमिन्दर्भमाणाः ॥२॥                                                   | 8 |
|     | प्रत्यर्श्वमुर्कर्मनयुञ्खचीभिरादित्स्वधार्मिष्टिरां पर्यपश्यन् ॥३॥                                          | 4 |

### 157.

Imá nú kam bhúvanā sīshadhāméndras ca vísve ca deváḥ | 1 | yajūáṃ ca nas tanvàm ca prajáṃ cādityaír índraḥ sahá cīkļipāti | 2 | ādityaír índraḥ ságaṇo marúdbhir asmákam bhūtv avitá tanúnām | 3 | hatváya devá ásurān yád áyan devá devatvám abhirákshamāṇāḥ | 4 | pratyáūcam arkám anayañ chácībhir ád ít svadhám ishirám páry apasyan | 5 | 16 |

Bring us, O adorable Lord, substantial and extensive wealth, consisting of cattle and horses; sprinkle the sky with rain; please expel the black marketeer (miser and wicked), or change his nature. 3

O adorable Lord, you have elevated the eternal sun in the firmament, giving light to the people. 4

O adorable Lord, you are the best beloved and most excellent ensign of the people; may you appreciate our love and grant good life to the praiser. 5

#### 157

May we, along with the resplendent power behind the Sun and the universal bounties of Nature, bring into subjugation all these worlds.

May the power behind the sun and the solar rays, perfect our worship and our bodies and our offspring. 2

May the power behind the sun and the solar rays, associated with the cloud-bearing winds, be the protector of our bodies.

When the forces of Nature could successfully subdue and slay the evil forces, then really it becomes evident that the deities really have divinity well preserved. 4

When the worshippers with their sincerity offer praise in honour of Nature's bounties, then men behold around them all blessings descending swiftly like rain. 5

BE 38

( १५८ ) अष्टपञ्चारादुत्तरफातानं सूत्तम् (१–५) पञ्चर्षस्यास्य सूत्तस्य सीर्यश्चमुकेषिः । सूर्यो देवता । गायत्री छन्दः ॥

म्प्प स्यौ नो दिवस्पीतु वातों अन्तरिक्षात् । अग्निर्नः पार्थिवेभ्यः ॥१॥ अंधि सवितुर्यस्य ते हरेः शतं स्वाँ अहीत । पाहि नो दियुतः पर्तन्याः ॥२॥ पर्हीनों देवः सिवृता चर्ह्युनं उत पर्वतः । चर्ह्युग्नां देधातु नः ॥३॥ चर्ह्युनों धेष्टि चर्ह्युपे चर्ह्युविंख्ये तुन्भ्यः । सं चेदं वि च पश्येम ॥४॥ सुसुंदशं त्वा व्यं प्रति पश्येम स्यं । वि पश्येम नृचर्ह्यतः ॥५॥

158.

Sűryo no divás pātu váto antárikshāt | agnír naḥ pắrthivebhyaḥ || 1 || jóshā savitar yásya te háraḥ ṣatáṃ saváñ árhati | pāhí no didyútaḥ pátantyāḥ || 2 || cákshur no deváḥ savitā cákshur na utá párvataḥ | cákshur dhātā dadhātu naḥ || 3 || cákshur no dhehi cákshushe cákshur vikhyaí tanúbhyaḥ | sáṃ cedáṃ ví ca paṣyema || 4 || susaṃdṛṣaṃ tvā vayám práti paṣyema sūrya | ví paṣyema nṛicákshasaḥ || 5 || 16 ||

(१५९) पद्मेनपहपुत्तरक्षतं त्कर
(१-९) पद्म्यास्य त्कर्य पौक्षोमी प्रची कविका । वाची देवता । मतुद्दुप् क्ल्क ।
उदसी सूर्यी अगादुद्यं मामुको मर्गः ।
अहं नहिंद्बला पर्तिमुम्पसाक्षि विषासहिः ॥१॥
अहं केतुरहं मुर्चाद्दभुमा विवार्चनी ।
ममेदनु कर्तुं पर्तिः सेट्टानायां उपार्चरेत् ॥२॥

159.

Úd asaú súryo agād úd ayám māmakó bhágaḥ | aháṃ tád vidvalá pátim abhy àsākshi vishāsahíḥ || 1 || aháṃ ketúr ahám mūrdháhám ugrá vivácanī | máméd ánu krátum pátiḥ sehānáyā upácaret || 2 ||

May the sun protect us from miseries dwelling in heaven, and the vital wind from those adversities dwelling in the firmament, and fire from those foes dwelling on this earth.

May the sun, whose radiance merits a hundred acknowledgements, be propitiated by our praises; may it protect us from the falling bolts (of our enemies). 2

May the divine sun grant us sight; may the clouds grant us sight; may earth grant us sight. 3

Give sight, O sun, to our eyes; bestow sight to our children born of our bodies. May we look upon (with this sight) the world, and look into (the inner mysteries of it). 4

May we look upon you, O sun, the bright beholder of all; may we look into the things which are visible to human eyes. 5

# 159

The sun has gone up; my prosperity and happiness also have mounted high. Quite sure, I have regained the love of my husband, triumphing over my rivals.

I am the emblem, I am the head, I am supreme and now I dictate; my husband must conform to my will; rivals now I have none. 2

ममं पुत्राः श्रंबुह्णोऽयों मे दुहिता विराट् । उताहमीस संज्ञया पत्यों में स्रोकं उत्तमः ॥३॥ येनेन्द्रों हुविषां कृत्व्यमेवह्युम्न्युत्तमः । इदं तदिकि देवा असपुत्रा किल्रोशुवम् ॥४॥ असपुत्रा संपन्नश्री जर्यन्त्रमुम्बृरी । आवृक्षमुन्यासां वर्चों राधे अस्थेयसामिव ॥५॥ समजेपिमुमा अहं सुपत्नीरिमुमूबेरी । यथाहमुस्य बीरस्य विराजानि जनस्य च ॥६॥

máma putráh satruhánó 'tho me duhitá virát | utáhám asmi samjayá pátyau me slóka uttamáh | 3 || yénéndro havíshā kritvy ábhavad dyumny úttamáh | idám tád akri devā asapatná kílābhuvam || 4 || asapatná sapatnaghní jáyanty abhibhúvarī | ávriksham anyásām várco rádho ástheyasām iva || 5 || sám ajaisham imá ahám sapátnīr abhibhúvarī | yáthāhám asyá vīrásya virájāmi jánasya ca || 6 || 17 ||

(१९०) बहुक्ताकामं स्कर (१-५) वर्ष्यस्यास्य स्कर वेशानिक प्रत्य करिः। हत्रो वेशा। विहुत् कर्यः। १९८१ : श्रेष्टस्यामिर्वयसो अस्य पोहि सर्वर्था वि हरी इह स्रेष्ठ । १न्द्र मा त्वा यजेमानासो अन्ये नि रीरमुन्तुभ्यमिमे सुतासेः ॥१०० तुभ्यं सुतास्तुभ्यमु सोत्वांसुस्त्वां गितुः श्वात्र्या आ द्वयन्ति । इन्द्रेदमुख सर्वनं जुषाणो विश्वस्य बिहाँ इह पोहि सोमेम् ॥२॥

160.

Tivrásyābhívayaso asyá pāhi sarvarathá ví hárī ihá muñca | índra má tvā yájamānāso anyé ní rīraman túbhyam imé sutásaḥ || 1 || túbhyam sutás túbhyam u sótvāsas tvám gíraḥ svátryā á hvayanti | índredám adyá sávanam jushānó vísvasya vidván ihá pāhi sómam: || 2 ||

My sons are the destroyers of my enemies; n./ daughter is a queen; and I am victorious. My and my husband's mutual love has a wide reputation. 3

O enlightened, I have offered that oblation which has been offered by the one, the most illustrious and thus I have become renowned and most powerful; I have freed myself from my rival damsels.

I am free from rivals; I am now the destructress of rivals, victorious and triumphant; I have seized other's glory as if it were the wealth of weaker dames, who do not endure long. 5

I have gained victory over these my rivals, so that I have my imperial sway over this hero and his people. 6

# 160

Taste this divine elixir, combined with sacrificial food; unyoke here your energies yoked to your swift cosmic chariot; let no other worshipper detain you; these libations are for your alone.

For you are the devotional elixir juices that have been poured out; for you are those which are to be poured out. Our resonant songs invite you, O Lord of resplendence, cognizant of all things, may you, delighted with our present worship, accept the loving devotions and enjoy. 2

य उंशता मनेसां सोमंमसे सर्वद्वदा देवकांमः सुनोति । न गा इन्द्वस्तस्य, परा ददाति प्रशस्तिमचारुमसे कृणोति ॥३॥ अनुस्पष्टो मवत्येपो अस्य यो असे रेवान्न सुनोति सोमंम् । निर्मुन्नो मुघवा तं दंधाति त्रसुद्विपो हुन्त्यनीनुदिष्टः ॥४॥ अश्यायन्ती गुव्यन्ती वाजयन्तो ह्वामहे त्वोपंगन्तवा उ । आमूर्यन्तसे सुमुतो नवायां व्यक्तिन्द्र त्वा शुनं हुवेम ॥५॥

ya nsatá mánasa

somam asmai sarvahridá devákāmah sunoti | ná gá índras tásya párā dadāti prasastám íc cárum asmai krinoti || 3 || ánuspashto bhavaty eshó asya yó asmai reván ná sunoti somam | nír aratnaú maghávā tám dadhāti brahmadvísho hanty ánānudishtah || 4 || asvāyánto gavyánto vājáyanto hávāmahe tvópagantavá u | ābhúshantas te sumataú návāyām vayám indra tvā sunám huvema || 5 || 18 ||

(१६१) एकपष्टपुत्तरवाततमं स्कम्

(१-५) पञ्चवस्यास्य स्तह्य प्राथापत्यो यहमनाशन अणि । शन्तामी राजयहमध्नकपोऽयों या देवता । (१-५) प्रयमादिचतुर्केषां मिहुष्, (५) पञ्चम्याधानुहुष् छन्दसी ॥

मुश्वामि त्वा हविषा जीवेनाय कर्मज्ञातयुक्ष्माद्भुत राजयुक्ष्मात् । आहिंर्जुबाहु यदि वेतदेनुं तस्या इन्द्रामी प्र मुमुक्तमेनम् ॥१॥ यदि छितायुर्थिदं वा परेतो यदि मुखोरेन्तिकं नीत एव । तमा हेरामि निर्मतेतेष्ठपस्थादस्यापिमेनं शुतशारदाय॥२॥

161.

Muñeámi tva havísha jívanaya kám ajnatayakshmád utá rajayakshmát | gráhir jagráha yádi vaitád enam tásya indragnī prá mumuktam enam | 1 || yádi kshitáyur yádi va páreto yádi mrityór antikám nita evá | tám á harami nírriter upásthad ásparsham enam satásaradaya || 2 || Rgveda X.161 4699

Whosoever submits to the Lord with full reliance and sincerity and offers the devotion to Him with all his heart and spirit, the Lord does not deprive him of his wealth, but gives him beautiful and excellent riches. 3

He looks with loving favours on the man who like a rich man offers sweet devotion to Him. The bounteous Lord supports him with hundred arms, and He destroys them who are malicious against godly people. 4

Wishing for vigour, for wealth, for food (or horses, cows and viands), we invoke you, O Lord of resplendence, that you may come to us; fully satisfied with your latest favours, we invoke you, O Supreme Lord, the giver of happiness. 5

## 161

By means of the oblation, I set you (O patient,) free to live safe from undeveloped consumption and from royal consumption; and if the seizer (i.e. the consumption) has already seized (the patient), then you, O resplendent Lord and fire-divine, set him free. 1

If he (the patient) be of wasted life, or already dead, or he lies to the verge of death, I shall try to bring him back from the lap of Probability. I make him strong enough to live for a hundred years.  $_2$ 

सहस्राक्षेणं शुतशारिदेन शुतायुंषा हृविपाहांषिमेनम् । शुतं यथेमं शुरदो नयातीन्द्रो विश्वंस्य दुदितस्य पारम् ॥३॥ शुतं जीव शुरदो वर्धमानः शुतं हेम्न्ताञ्छतस्रं वसुन्तान् । शुतमिन्द्रामी संविता बृहस्पतिः शुतायुंषा हृविपेमं पुनर्दुः ॥४॥ आहर्षि त्वाविदं स्वा पुनरागाः पुनर्नव । सर्वोह्न सर्वे ते चक्षुः सर्वमार्युश्व तेऽविदम् ॥५॥

saha-

srākshéņa satásāradena satáyushā havísháhārsham enam ļ satám yáthemám sarádo náyātíndro vísvasya duritásya pārám ||3|| satám jīva sarádo várdhamānah satám hemantán ehatám u vasantán | satám indrāgní savitá bríhaspátih satáyushā havíshemám púnar duh ||4|| áhārsham tvávidam tvā púnar ágāh punarnava | sárvānga sárvam te cákshuh sárvam áyus ca te 'vidam ||5|| 19||

( १९९ ) विशवसुत्तरसत्तमं स्तम्यः (१–६) पबुषस्वास्य स्तमस्य ग्राको रक्षोवा प्रापः । गर्नसमायानकपोऽयों देशता । अनुवृष् प्रन्यः ॥

1201

मह्मणाभिः सैविद्वानो रेखोहा बांधतामितः । अमीवा यस्ते गर्भे दुर्णामा योनिमाशये ॥१॥ यस्ते गर्मममीवा दुर्णामा योनिमाशये । अभिष्ठं मह्मणा सुद्धं निष्कुच्यादेमनीनशत् ॥२॥ यस्ते हन्ति प्तर्यन्तं निष्ठत्स्तुं यः सेरीसूपम् । जातं यस्ते जिर्षांसति तमितो नौशयामित ॥३॥

162.

Bráhmanāgníh samvidānó rakshohā bādhatām itáh | ámīvā yás te gárbham durņāmā yónim āṣáye || 1 || yás te gárbham ámīvā durņāmā yónim āṣáye | agnísh tám bráhmaṇā sahá nísh kravyádam anīnaṣat || 2 || yás te hánti patáyantam nishatsnúm yáh sarīsripám | jātám yás te jíghānsati tám itó nāṣayāmasi || 3 ||

I have rescued him with an oblation having a thousand eyes, conferring a hundred years, giving life for a century, so that the Lord of resplendence may conduct him beyond all harm for a hundred years. 3

Regaining your strength, O patient, live for a hundred autumns, a hundred winters, a hundred springs; may the sun, fire-divine, creator and universal god, propitiated by this century-yielding oblation, give this man back to us for a hundred years. 4

I have rescued you, O patient, I have found you; come back again; yes, now you are young again, quite sound in body; I have obtained for you all your senses, your whole life. 5

162

May adorable Lord, the destroyer of the wicked, consenting to our prayer, remove all the evil causes. (infections, contagions and virus), who in the form of sickness assails your embryo, and who, as the disease DURNAMAN, assail your womb.

May adorable Lord, concurring in our prayer, destroy the cannibal who, as sickness, assails your embryo, who, as the disease DURNAMAN, assails your womb.  $_2$ 

May we exterminate hence the evil causes, (virus and others), which destroy the impregnating energy, the germ as it settles, the moving embryo, who seeks to destroy the babe when born. 3

पस्तं कुरू बिहर्गत्यन्तुरा दंपंती शर्थे। पोर्ति यो अन्तरारेब्ब्रि तमितो नांश्वामसि ॥४॥ पस्त्वा आता पतिर्मुत्वा जारो मूत्वा निपर्यते। भूजां पस्ते जिर्धांसति तमितो नांश्वामसि ॥५॥ पस्त्वा स्वभैन तमेसा मोहप्त्वा निपर्यते। भूजां पस्ते जिर्धांसति तमितो नांश्यामसि ॥६॥

yás ta ürű viháraty antará dámpatī sáye | yónim yó antár ārélhi tám itó nāsayāmasi || 4 || yás tvā bhrátā pátir bhūtvá jāró bhūtvá nipádyate | prajám yás te jíghānsati tám itó nāsayāmasi || 5 || yás tvā svápmena támasā mohayitvá nipádyate | prajám yás te jíghānsati tám itó nāsayāmasi || 6 || 20 ||

( १९६ ) निकानुसासतत्वं स्टब्स् (१-६) नहुनस्तास्य स्टब्स्य कास्त्रनो निहृद्दा सक्ति । यस्त्रनासनद्दनोऽर्थो देवता । सनुहृत् स्त्रक्ः

nti\_

असीर्म्यं ते नासिकार्म्यं कर्णीर्म्यं छुर्बुकाद्वि । यस्म शर्षुष्पं मुस्तिष्किष्ठाम्यः वि सृंहामि ते ॥१॥ श्रीवार्म्यस्त उष्णिहीर्म्यः कीर्कसार्म्यो अनुक्यात् । यस्म दोष्ण्यः संस्मारमां बाहुस्यां वि सृंहामि ते ॥२॥ आन्त्रेर्म्यस्ते गुर्वास्यो विनृष्ठोईदेयाद्वि । यस्मं मतिकार्म्यां युकः प्लाशिस्यो वि सृंहामि ते ॥३॥

## 163.

Akshíbhyām te násikābhyām kárnābhyām chúbukād ádhi | yákshmam sīrshanyàm mastíshkāj jihváyā ví vrihāmi te || 1 || grīvábhyas ta ushníhābhyah kíkasābhyo anūkyāt | yákshmam doshanyàm ánsābhyām bāhúbhyām ví vrihāmi te || 2 || antrébhyas te gúdābhyo vanishthór hrídayād ádhi | yákshmam mátasnābhyām yaknáh plāsíbhyo ví vrihāmi te || 3 ||

May we exterminate hence the evil causes who separate your thighs, who lie between husband and wife, who, entering your womb, devour the seed. 4

May we exterminate hence the evil causes, who in the form of brother, husband, or paramour, approach you, and seek to destroy your offspring. 5

May we exterminate hence the evil causes (mental, physical and environmental), who having beguiled you by sleep or darkness, approach you, and seek to destroy your offspring. 6

## 163

I, the master physician, and the disease specialist, banish disease (phthisis) from your eyes, from your nose, from your ears, from your chin, from your head, from your brain, from your tongue.

I banish disease from your neck, from your sinews, from your bones, from your joints, from your upper arms, from your shoulders, and from your fore-arms. 2

I banish disease from your entrails, from your anus, from your abdomen, and from your heart, from your kidneys, from your liver, from your other viscera. 3

क्रम्यां ते अष्टीवद्भयां पाष्णिम्यां प्रपंदाभ्याम् । यक्षमं श्रोणिम्यां भासेद्गद्भंससो वि वृष्टामि ते ॥४॥ मेहेनाहनुंकरणाङ्कोमेम्यस्ते नुखेभ्यः । यक्ष्मं सर्वसादात्मनुस्तमिदं वि वृष्टामि ते ॥५॥ अङ्गोदङ्गाङ्कोन्नों छोन्नो जातं पर्वणिपर्वणि । यक्षमं सर्वसमादात्मनुस्तमिदं वि वृष्टामि ते ॥६॥

ūrúbhyām te ashthīvádbhyām párshnibhyām prápadābhyām | yákshmam srónibhyām bhásadād bhánsaso ví vrihāmi te || 4 || méhanād vanamkáranāl lómabhyas te nakhébhyah | yákshmam sárvasmād ātmánas tám idám ví vrihāmi te || 5 || ángād-angāl lómno-lomno jātám párvani-parvani | yákshmam sárvasmād ātmánas tám idám ví vrihāmi te || 6 || 21 ||

(१२५) वस्त्रवस्तास्य स्कर्माद्वित्तः त्रवेत क्रिः। वस्त्रवस्तात्तं स्कर्मः
(१-५) वस्रवंस्तास्य स्करमाद्वितः त्रवेत क्रिः। वस्त्रवात्तरक्षांऽवी देवता। (१-२, ४) प्रयमः
दितीपाषत्ववात्त्वस्याद्वर्षः, (३) वतीपापावित्रपुरः, (५) वस्त्रमान पहिस्त्रवाति ।

अपेष्टि मनसस्यतेऽपे फ्राम पुरश्चीरः।

पुरो निर्फ्रित्या आ चेदंव बहुधा जीवेतो मनेः ॥१॥

भुद्रं वे वरं वृणते भुद्रं युक्जिन्तु दक्षिणम्।

भुद्रं वेवस्वते चर्सुवंहुत्रा जीवेतो मनेः ॥२॥

यदाशसां निःशस्तिभुशसोपार्तम जामेतो यत्स्वपन्तेः।

अपिर्मिवंश्वान्यपं दुष्कृतान्यजीष्टान्यारे अस्मद्देधातु॥३॥

164.

Apehi manasas paté 'pa krāma parás cara | paró nírrityā á cakshva bahudhá jívato mánaḥ || 1 || bhadrám vaí váram vrinate bhadrám yuñjanti dákshinam | bhadrám vaivasvaté cákshur bahutrá jívato mánaḥ || 2 || yád āsásā niḥsásābhisásopārimá jágrato yát svapántaḥ | agnír vísvāny ápa dushkritány ájushtāny āré asmád dadhātu || 3 ||

I banish disease from your thighs, from your knees, from your heels, from your toes, from your loins, from your buttocks, from your private parts. 4

I banish disease from your urethra, from your bladder, from your hair, from your nails, from your whole person. 5

I banish disease from each limb, from each hair, from each joint where it is generated, from your whole person. 6

### 164

O the mental sickness (causing evil dreams), begone, depart, proceed to a distance; look at distress far off; the mental behaviours of a human being are manifold.

Men solicit the boon of good fortune; they acquire abundant affluence. I see the suspicious sight of the Lord ordainer; the human mind is so complex. 2

Whatever sin we have committed by speaking to others, speaking against others, speaking evil about others, whether waking or sleeping, may the adorable Lord remove all such abhorring sins far from us.

यदिन्द्र ब्रह्मणस्पतेऽभिद्रोहं चर्रामसि । प्रचेता न आङ्गिर्सो हिंपुतां पात्वंहंसः ॥४॥ अञ्जेष्माचार्सनाम् चामुमानोगसो वृयम् । जाग्रत्सुप्तः संक्रुल्पः पापो यं द्विष्मस्तं स श्रेच्छतु यो नो हेष्टि तस्रेच्छतु ॥५॥

yád

indra brahmaņas pate 'bhidrohám cárāmasi | prácetā na āngirasó dvishatām pātv ánhasaḥ | 4 || ájaishmādyásanāma cábhūmánāgaso vayám | jāgratsvapnáḥ saṃkalpáḥ pāpó yám dvishmás tám sá richatu yó no dvéshṭi tám richatu || 5 || 22 ||

(१-५) पवर्षसास्य स्कल्य नैर्फल क्योत क्रिन् । विचे देशा रेग्काः । विद्वर क्या ।

देवाः कृपोतं इषितो यदिच्छन्दृतो निर्फ्रीत्या इदमीजगामं ।
तस्मा अर्चाम कृणवाम निष्कृति शं नो अस्तु द्विपदे शं चतुष्पदे ॥१॥
श्चिवः कृपोतं इषितो नो अस्त्वनागा देवाः शकुनो गृहेषु ।
अग्निर्हि वित्रो जुपतां हुविर्नुः परि हेतिः पुक्षिणी नो वृणकु ॥२॥
हेतिः पुक्षिणी न दंभात्यस्मानाष्ट्र्यां पुदं कृणते अग्निधाने ।
श्चां नो गोभ्येश्च पुरुषेभ्यश्चास्तु मा नो हिसीदिह देवाः कृपोतंः ॥३॥
यदुष्ठेको वदित मोघमेत्वयत्कृपोतंः पुदमुक्ती कृणोति ।
यस्य दृतः प्रहित एष पुतत्तस्म युमाय नमी अस्तु मृत्यवे ॥४॥

165.

Dévāḥ kapóta ishitó yád ichán dūtó nírrityā idám ājagáma | tásmā arcāma kriņávāma níshkritim sám no astu dvipáde sám cátushpade || 1 || siváḥ kapóta ishitó no astv anāgá devāḥ sakunó grihéshu | agnír hí vípro jushátām havír naḥ pári hetiḥ pakshínī no vriņaktu || 2 || hetíḥ pakshínī ná dabhāty asmán āshtryám padám kriņute agnidháne | sám no góbhyas ca púrushebhyas cāstu má no hinsīd ihá devāḥ kapótaḥ || 3 || yád úlūko vádati moghám etád yát kapótaḥ padám agnaú kriņóti | yásya dūtáḥ práhita eshá etát tásmai yamáya námo astu mrityáve || 4 ||

O Lord of resplendence, O Lord of divine wisdom, whatever sin we run into, save us therefrom, and may the wisest of the enlightened ones protect us from the malignity of our enemies.

We have triumphed today, we have won, we have become free from guilt; may evil designs cherished in waking state or while asleep be transferred to him whom we hate, be transferred to him who hates us. 5

### 165

(Kapota, dove or pigeon, comes as a messenger of Death. Many of us have premonitions or the prior feelings of the approaching death. Kapota is the *udana prana*, or that vital force which takes us away from the body).

O Nature's bounties, let us appreciate the mission of the bird, the pigeon, for which he has been sent to us as the messenger of calamity, the uncertainty, and for which he so often comes. Let us make atonement. May prosperity be given to our bipeds and quadrupeds.

O Nature's bounties, may the dove, the harmless bird, sent to our dwellings, the messenger, be auspicious. May the wise fire-divine approve of our oblation, and may the weapon borne on wings (i.e. the arrow with winged tails) not fall on us. 2

May the weapon borne on wings (of the dove) do us no harm; he takes his place upon the touchwood, the seat of fire-divine. May prosperity attend our cattle and our people. Let not the messenger dove, O Nature's bounties, do us any harm here. 3

May that which the bird owl shrieks be in vain. May he (the dove) take his place by the side of the fire-hearth. May this reverence be paid to the ordainer, the Lord of Death, since it is he, who sends the messenger (the dove or pigeon). 4

13.91

ऋचा कुपोर्तं नुदत प्रणोद्भिष् मर्दन्तुः परि गां नेयष्वम् । सुयोपयन्तो दुरितानि विश्वा द्विता नु ऊर्जु प्र पेतात्पतिष्ठः ॥५॥

ricá kapótam

nudata praņ<br/>ódam ísham mádantah pári gām nayadhvam  $\|$  samyopáyanto duritáni ví<br/>ṣvā hitvá na űrjam prá patāt pátishthah  $\|$  5<br/>  $\|$  23  $\|$ 

(१-५) पदार्थस्वास्य स्कूत्य वैदायः साक्ष्ये वा अत्यम् ऋषिः । सप्रयम्बद्धोऽर्यो वेशता । (१-५) पद्मपदिवर्ष्क्रम्यास्यपुरुष् , (५) पद्मम्यास्य महापिष्क्रस्यस्य ॥

प्रमावनात्रमान्तुर्, (२) सम्मान मानाहरूप ।

प्रमुणं मां समानानां सुपमानां विषासिष्टम् ।

प्रम्तारं शत्रृणां कृषि विराजं गोपितं गर्वाम् ॥१॥

अहमेरिम सपस्रहेन्त्रं द्वारिष्टे अक्षेतः ।

अञ्चेव वोऽपि नह्यास्युमे सर्वे अमिष्ठिताः ॥२॥

अञ्चेव वोऽपि नह्यास्युमे आश्री इव ज्यपा ।

वार्षस्पते नि वेधेमान्यथा मदर्धरं वदान् ॥३॥

अमिमूर्हमार्गमं विश्वकर्मेण् घाषां ।

आ विश्वित्तमा वो कृतमा वोऽहं समिति ददे ॥४॥

योगुष्टेमं व आदायाहं मूंयासम्जन्तम् आ वो मूर्धानेमकमीम् ।

अध्यस्यदान्म उद्येदत मृष्ट्कां ह्वोदुकान्मुण्ह्कां उद्कादिव ॥५॥

166.

Rishabhám mā samānām sapátnānām vishāsahím | hantáram sátrūnām kridhi virājam gópatim gávām || 1 || ahám asmi sapatnahéndra ivārishto ákshatah | adháh sapátnā me padór imé sárve abhíshthitāh || 2 || átraivá vó 'pi nahyāmy ubhé ártnī iva jyáyā | vácas pate ní shedhemán yáthā mád ádharam vádān || 3 || abhibhúr ahám ágamam visvákarmena dhámnā | á vas cittám á vo vratám á vo 'hám sámitim dade || 4 || yogakshemám va ādáyāhám bhūyāsam uttamá á vo mūrdhánam akramīm | adhaspadán ma úd vadata mandúkā ivodakán mandúkā udakád iva || 5 || 24 ||

May you, praised by our hymns, O Nature's bounties, drive out the messenger bird who deserves to be driven out; exhilarated may you grant us food and cattle, and dissipate all our misfortunes; abandoning our food, may the swift bird of death fly away. 5

### 166

Make me, O resplendent Lord, strong among my equals, victor over my rivals, the slayer of my enemies, a sovereign, and a lord of wealth and wisdom.

I am the destroyer of my adversaries like Supreme Lord, unharmed and unwounded; may all these my foes be cast down under my feet. 2

I bind you here, like the two bow-ends with the bow-string; restrain them, O Lord of speech, that they may speak with humility to me. 3

I have come triumphant with my power—a power that is capable of achieving any victory. I prevail on all your thoughts, on your synod and on all your plans.

I am the highest, I have crushed your war-strength, I have crushed your peace plans; my feet have trodden on your heads. Now you speak to me, as one beneath my feet; like frogs from below the water, like frogs from below the water. 5

(१९७) सत्तरहपुत्तरततम स्तम् (१-४) चतुर्क्रचस्यस्य स्तम्स्य विश्वानिष्ठश्रमद्धी ऋती । (१-२, ४) श्रयमादितीयाचतुर्थीना-सूचानिन्द्रः, (३) तृतीयायाच्य सोमवक्तवृहस्यत्यनुमतिनथवद्यातृषिद्यातारो देवताः । वगती छन्दः ॥

वुश्येदिमिन्द्व परि षिच्यते मधु त्वं सुतस्यं कुलक्षस्य राजसि ।
त्वं र्यि पुंक्तीरामु नस्कृषि त्वं तर्पः परितप्योजयः स्वः ॥१॥
स्वर्जितं मिं मन्दानमन्धंसो हवीमहे परि शकं सुताँ उपं ।
इमं नी युज्ञमिह बोष्या गिंहु स्पृचो जर्यन्तं मुघवीनमीमहे ॥२॥
सोमस्य राज्ञो वर्रणस्य धर्मिण् बृहस्यतेरनुमत्या उ शर्मिण ।
तवाहम्य मघवज्ञपंस्तुतो घातुर्विधातः कुलक्षौ अमक्षयम् ॥३॥
प्रस्तो मुक्षमंकरं चुराविष् स्तोमं चेमं प्रयमः सृरिक्न्यंजे ।
सुते सातेन यथार्गमं वां प्रति विश्वामित्रजमदमी दमें ॥४॥

167.

Túbhyedám indra pári shicyate mádhu tvám sutásya kalásasya rājasi | tvám rayím puruvírām u nas kridhi tvám tápah paritápyājayah svàh || 1 || svarjítam máhi mandānám ándhaso hávāmahe pári sakrám sután úpa | imám no yajñám ihá bodhy á gahi sprídho jáyantam maghávānam īmahe || 2 || sómasya rájño várunasya dhármani bríhaspáter ánumatyā u sármani | távāhám adyá maghavann úpastutau dhátar vídhātah kaláṣān abhakshayam || 3 || prásūto bhakshám akaram caráv ápi stómam cemám prathamáh sūrír ún mrije | suté sāténa yády ágamam vām práti visvāmitrajamadagnī dáme || 4 || 25 ||

(१९८) महारायुक्तरस्ततमं वृक्तम् (१-४) कार्क्षपस्यास्य वृक्तस्य वातावनोऽनिक स्तिः। वार्व्षस्ताः। विदुष् क्रवः। वातस्य च मिद्दुमानुं स्यस्य कुजमिति स्तुनयंत्रस्य घोषः। विविस्पृम्यात्यकुणानि कृष्वस्तुतो एति पृथिक्या रेणुमस्यन्॥१॥।

Vátasya nú mahimánam ráthasya rujánn eti stanáyann asya ghóshah | divispríg yāty arunáni krinvánn utó eti prithivyá renúm ásyan || 1 ||

#### 167

For you, O resplendent Lord, is this heart-felt devotion (as an elixir filled in a jar) expressed; may you bestow upon us riches with numerous brave sons; your cosmic austerity wins for you heaven.

We invoke, while performing our noble deeds, the mighty Lord of pure radiance, the conqueror of heaven, who is delighted by sacrificial food; may you, O Lord, take notice of our devotion here and come. We pray to bounteous Lord, victorious over evils. 2

My tributes to the sovereignty of our Lord of Love and Bliss, to the benevolent functions of Lord of venerability, to the concurrence of the Supreme Lord, and to His blessings; my praises today to the Lord of wealth, to the shelter-giver, to the creator. By His grace, we have been ever fed, pitcherfull, with the best of viands. 3

Whenever I come to you as a seeker of divine wisdom and with sincerity and spiritual purity, impel me to go along a right path, and make me worthy of rich enjoyments.

# 168

I proclaim the greatness of the impetuous midspace wind; crashing it goes and with a voice of thunder; it moves along sweeping the sky; tinting purple the quarters of the horizon, it advances, raising the dust of the earth.

सं प्रेरेते अनु वातंस्य विष्ठा ऐनं गच्छन्ति समेतं न योषाः । ताभिः सुग्रुक्सर्थं देव ईयितेऽस्य विश्वस्य भुवेनस्य राजां ॥२॥ अन्तरिक्षे पृथिमिरीयमानो न नि विश्वते कत्ममञ्चनाष्टः । अपां सखां प्रथमुजा ऋतावा के स्विखातः कृत आ वेभूव ॥३॥ आत्मा देवानां भुवेनस्य गर्मी यथावशं चेरति देव प्रषः । घोषा इदंस्य श्रुष्विरे न कृषं तस्मे वाताय हुविषां विधेम ॥४॥

sám prérate ánu vátasya vishthà aínam gachanti sámanam ná yóshāḥ | tábhiḥ sayúk sarátham devá īyate 'syá vísvasya bhúvanasya rájā || 2 || antárikshe pathíbhir íyamāno ná ní visate katamác canáhaḥ apám sákhā prathamajá ritávā kvà svij jātáḥ kúta á babhūva || 3 || ātmá devánām bhúvanasya gárbho yathāvasánı carati devá esháḥ | ghóshā íd asya srinvire ná rūpám tásmai vátāya havíshā vidhema || 4 || 26 ||

(१९९) व्होनवसस्तुतरस्तातनं स्क्रम् (१८९) व्होनवसस्तुतरस्तातनं स्क्रम् (१८९) व्होनवसस्तुतरस्तातनं स्क्रम् । याचे देवतः । विष्टुष् इन्दः ॥
मयो मूर्वाती स्निम वांतृक्षां उर्ज्ञीस्ततीरोषेधीरा रिझन्ताम् ।
पीवस्वतीर्जीवर्धन्याः पिबन्त्ववसायं पद्धते रुद्ध मृळ ॥१॥
याः सर्रूष्णा विरूपा एकेरूपा यासीमुझिरिष्टया नामानि वेदं ।
या अङ्गिरसस्तपेसेह चुकुस्ताभ्यः पर्जन्य महि शर्मे यच्छ ॥२॥
या देवेषु तन्वर्धेमेरेयन्त यासां सोमो विश्वा रूपाणि वेदं ।
ता असम्भ्यं पर्यसा पिन्दीमानाः प्रजावतीरिन्द्र गोष्ठे रिरीष्टि ॥३॥

169.

Mayobhúr váto abhí vātūsrā úrjasvatīr óshadhīr ā risantām | pívasvatīr jīvádhanyāḥ pibantv avasāya padváte rudra mṛila || 1 || yāḥ sárūpā vírūpā ékarūpā yásām agnír íshṭyā nāmāni véda | yā ángirasas tápasehá cakrús tábhyaḥ parjanya máhi sárma yacha || 2 || yā devéshu tanvàm aírayanta yāsām sómo víṣvā rūpāṇi véda | tá asmábhyam páyasā pínvamānāḥ prajāvatīr indra goshṭhé rirīhi || 3 ||

Solid masses advance to meet the cosmic wind; the lady, the flash of lightning, goes along the sky. Associated with them and in the same chariot, the divinity behind the cosmic wind proceeds, who is the sovereign of all this world. 2

Traversing the firmament by its paths, the wind-divine rests not for a single day; it is the friend of the waters, the first-born and the emblem of true laws. Who can tell us where its origin is and who can tell us whence it gets its first momentum! 3

It is the life-force of the divine powers, it is the germ of the world and moves according to its own will; its voice is heard, though its form is not seen. May we pay tributes to the power that presides over the cosmic wind. 4

## 169

May the refreshing wind blow upon our cows; may they enjoy the juicy grasses; let them drink the nutritious life-sustaining waters. O terrible Lord, have compassion upon the nutritiongiving cows; they are quadrupeds (living machines) to provide us delicious milk. 1

O clouds, grant great felicity to those cows who are of similar forms, of different forms, or of single forms, whose various names the sacred fire-divine knows through the sacrifice. Our genetic experts have been always improving their race with austerity and patient trials. 2

Bring, O Lord of resplendence, to the dairy-farm the cows who copiously offer their milk to our men of learning. Bring such cows as of which the milk-yielding capacities are known to experts; bring us cows that nourish us with their milk, and that have calves (equally worthy). 3

प्रजार्पनिर्मह्ममेता रसंशो विश्वेर्देवेः पुरुभिः संविद्ानः। शिवाः सुतीरुपं नो गोष्ठमाकुस्तासाँ वृयं <u>प्रजया</u> सं संदेम ॥२॥

**UT8-**

jápatir máhyam etá rárāņo vísvair devash pitríbhih sam idanáh | siváh satír úpa no goshthám ákas tásam vayám prajáyā sám sadema || 4 || 27 ||

> ( १७० ) समस्यतरशततम सुकस् (१-४) यतुर्क्षचस्यास्य सुक्तस्य सीवीं विश्वाद्विः । सूर्यो देवता । (१-३) वथमादिवृचस्य वगती. (v) पतुर्व्या सम्बद्धारतारपश्चित्रधन्यसी ॥

विमाद्रहत्पवतु सोम्यं मध्वायुर्द्धयुद्धपतावविद्वतम् वार्तजुती यो अभिरक्षति त्मना प्रजाः पुपोष पुरुधा वि रोजित ॥१॥ विमाद्दस्यर्थतं वाजसातेमं धर्मेन्दिवो धुरुणे सुत्यमपितम्। अमिन्द्रहा र्वत्रहा देखुरंतेमं ज्योतिर्जहो असुरहा संपन्नहा ॥२॥ इदं श्रेष्ठं ज्योतिषां ज्योतिरुत्तमं विश्वजिबन्जिद्रंच्यते बृहत्। विश्वमाइम्राजो महि सूर्यी हहा उठ पेत्रये सह ओजो अच्युतम् ॥३॥ विम्राज्ञञ्योतिया स्वर्शरगंच्छो रोचनं दिवः येनेमा विश्वा भुवनान्यार्थता विश्वकर्मणा विश्वदेव्यावता ॥४॥

# 170.

Vibhrád brihát pibatu somyám mádhv áyur dádhad vajūápatāv ávihrutam | vátajūto yó abhirákshati tmánā prajáh puposha purudhá ví rajati | 1 | vibhrád brihát súbhritam vājasātamam dhárman divó dharune satyám árpitam | amitrahá vritrahá dasyuhántamam jyótir jajñe asurahá sapatnahá || 2 || idám sréshtham jyótishām jyótir uttamám visvajíd dhanajíd ucyate brihát | visvabhrád bhrājó máhi súryo drisá urú paprathe sáha ójo ácyutam | 3 | vibhrájañ jyótishā svàr ágacho rocanám diváh | yénemá vísvā bhúvanāny ābhritā visvákarmanā visvádevyāvatā | 4 | 20 ||

May our Lord of people bless us with excellent cows. May all Nature's bounties take care of our cows. May our dairy experts and elders bring cattle of good breed to our cow-pen, and may we have good calves (progeny). 4

#### 170

Let the radiant sun copiously draw sweet herbal juices, bestowing unbroken life upon the Lord of the cosmic sacrifice. Impelled by the wind, the sun protects his people of his own accord, nourishes them and shines over many a land. 1

The radiant light (of the sun) is born mighty and well-cherished. It is the abundant bestower of food; it is, as if, existing, since long long times. It is deposited in the vast celestial region and is the supporter and sustainer of the sky. It is the slayer of adversaries, the slayer of the darkness, abundantly slaying the wicked, the slayer of pollutions and infections, (the malignant causes of diseases), and the slayer of rivals. 2

This light, the best of lights, supreme, is all-conquering and winner of wealth. The all-illumining, radiant, mighty sun brings to visibility his vast domain; his is the unfailing lustre. 3

Illuming the whole world with your radiance, you attain the highest luminous region of heaven. With this radiance, you urge people to serve with dedication. Under the impulse of your radiance, all Nature's bounties are set into activity, and (under your benevolence) all living beings are cherished. 4

( tot ) एकसप्तत्युत्तरशततमं स्वाम

(t-v) चतुक्रंपस्यास्य स्तास्य भागंद इट ऋषिः । इन्हो देवता । गायमी छन्दः ॥ त्वं त्यमिटतो रथमिन्द्र प्रावेः सुतावेतः । अर्श्वणोः सोमिनो हर्वम् ॥१॥ त्वं मखस्य दोधतः शिरोऽवं त्वची भरः । अर्गच्छः सोमिनी गृहम् ॥२॥ त्वं त्यमिन्द्र मत्येमास्रवधार्य वेन्यम् । सुद्धः श्रद्धाः मनुस्यवे ॥३॥ त्वं त्यमिन्द्र सूर्ये पुश्चा सन्तं पुरस्कृषि । देवानां चित्तिरो वशेम् ॥४॥

#### 171.

Tvám tyám itáto rátham índra právah sutávatah | ásrí noh somíno hávam || 1 || tvám makhásya dódhatah síró 'va tvacó bharah | ágachah somíno grihám | 2 | tvám tyám indra mártyam astrabudhnáya venyám | múhuh srathna manasyáve | 3 | tvám tyám indra súryam pascá sántam purás kridhi | devánām cit tiró vásam | 4 | 20 |

( १७२ ) दिसमत्युत्तरसततमं सूकन् (१-४) चतुर्क्रवस्यास्य स्कृत्स्याब्रिरसः संवर्ते क्रांचः । त्या देवता । क्रिक्टा विराह् स्थ्यः ॥ वर्तनि सह गार्वः सचन्त यहि वर्नसा मेहिष्ठो जार्यन्मेखः सुदानुभिः॥९॥ मा यहि वस्व्या धिया Ę प्रति दभ्मो तन्तुमित्मुदानेवः सं वर्तयति वर्तनि संद खी ॥२॥ स्वसुस्तमः

## 172.

Ā yāhi vánasā sahá gávah sacanta vartaním yád údhabhih | 1 | á yāhi vásvyā dhiyá mánhishtho jārayánmakhah sudánubhih | 2 | pitubhríto ná tántum ít sudánavah práti dadhmo yájāmasi | 3 || ushā ápa svásus támah sám vartayati vartanim sujātátā | 4 | 30 |

### 171

You protect, O sovereign king, the resplendent, this chariot of the wise and dedicated devotee; may you hear the invocation of the chanters of sweet and loving melodies.

You remove him from the high position who tries to put obstructions to your sacrifices (the benevolent projects of public good). You go to the houses of those who present to you loving offerings. 2

O king, may you drive off the evil-spirited person to save the learned preceptor. 3

O resplendent Lord, may you bring forward the sun to the east, who is lingering behind other bounties of Nature, concealed under dark clouds. 4

## 172

Come, O dawns, with all your dewy charm; let the rays which are full of radiance accompany your chariot.

Come, O dawn, with loving thoughts and well-meant prayers. Dawn is the right time for generous offerings and liberal donations, which make the sacrifice fruitful.<sub>2</sub>

Like a nourisher, swift in providing food and liberal in gifts, we spread the thread of a sacrifice at the coming of dawn, and we worship (her). 3

Dawn drives away the darkness of her sister night; and through her inborn benevolence, she makes her retrace her usual path. 4

( १७३ ) विसनत्युनग्याततमं मृतन्य

(१-६) पड्रवस्थास्य मृतास्याद्विरमो भूव अपिः। राजन्तुर्तिर्देवता। अनुगुप् ग्रन्दः॥

113.51

आ त्योहार्षम्नतंरीध ध्रुवस्तिष्ठाविचाचितः ।
विश्लेष्ट्यासवी वाञ्छन्तु मान्वद्वाष्ट्रमधि भ्रशत् ॥१॥
इहेवेिष्य मार्प च्योष्टाः पर्वत इवाविचाचितः ।
इन्द्रं इवेह ध्रुवस्तिष्टेह राष्ट्रम्रं धारय ॥२॥
इमिन्द्रो अदीधरद्भुवं ध्रुवेणं ह्विपो ।
तस्में सोमो अधि ववनस्मां द्व ब्रह्मण्रस्पतिः ॥३॥
ध्रुवा चौर्श्ववा पृथिवी ध्रुवासः पर्वता इमे ।
ध्रुवं विश्लेमिदं जगद्भवो राजां विशामयम् ॥४॥
ध्रुवं ते राजा वर्रणो ध्रुवं देवो चृहस्पतिः ।
ध्रुवं त इन्द्रश्चामिश्ले राष्ट्रं धीरयतां ध्रुवम् ॥५॥
ध्रुवं वृ द्वेणे ह्विण्राभि सोमें मृशामिस ।
अथो त इन्द्रः केविसीविशो विष्ठिहतेस्करत् ॥६॥

173.

 $\dot{A}$  tvāhārsham antár edhi dhruvás tishṭhávicācaliḥ  $\|$  víṣas tvā sárvā vānchantu mấ tvád rāshṭrám ádhi bhraṣat  $\|$  1  $\|$ 

ihaívaídhi mápa cyoshthāḥ párvata ivávicācaliḥ | índra ivehá dhruvás tishthehá rāshtrám u dhāraya || 2 || imám índro adīdharad dhruvám dhruvéna havíshā | tásmai sómo ádhi bravat tásmā u bráhmanas pátiḥ || 3 || dhruvá dyaúr dhruvá prithiví dhruvásaḥ párvatā imé | dhruvám vísvam idám jágad dhruvó rájā visám ayám || 4 || dhruvám te rájā váruno dhruvám devó bríhaspátiḥ | dhruvám ta índras cāgnís ca rāshtrám dhārayatām dhruvám || 5 || dhruvám dhruvéna havíshābhí sómam mrisāmasi | átho ta índraḥ kévalīr víso balihrítas karat || 6 || 31 ||

O duty-chosen king, O head of the state, I (the Royal Priest of Coronation) have consecrated you; come amongst us, be steady and unvacillating; may all your subjects wish you well; may you always continue to be the master of this Nation (State or Empire).

Come to your domain; may you never be deposed; remain unvacillating as a mountain; stand firm here like the sun; establish firmly your kingdom in this world.

May the supreme Lord, delighted by your services to people, firmly establish you; may the blissful Lord, the protector of vast universe, bless you with divine words.  $_3$ 

Firm is the heaven, firm is the earth, firm are these mountains, firm is this entire world, so may this king of men be firm in (his state) (firm in executing his benign power).

O King, O head of this state, all Nature's bounties (Varuna) are firm in their places; all spiritual forces (Brhaspati) are constantly active; all the offices of the state (Indra) and all means of public prosperity (Agni) may also be firm and stable; may they all provide stability to your kingdom. 5

With a firm reliance and full confidence in you, O King (Soma), we have chosen you as our head for the stability of our state. May our resplendent Lord, as such, make your people pay their taxes and tributes to you and you alone. 6

(१७४) षाःसन्युत्तरशततमं स्तम्

(१-५) पद्मर्थस्थास्य सुकस्याक्षिरसोऽभीवतं ऋषिः। राजस्तुतिर्देवता । अनुभूष् छन्दः ॥

11931

अमीवृतेंने हृविषा येनेन्द्रों अभिवावृते ।
तेनारमान्वराणस्पतेऽभि राष्ट्रायं वर्तय ॥१॥
अभिवृत्यं सुपन्नानिभ या नो अरातयः ।
अभि पृतन्यन्तं निष्ठाभि यो ने इरस्यति ॥२॥
अभि त्वां देवः संविताभि सोमी अवीवृतत् ।
अभि त्वां विश्वां भूतान्यंभीवृतों यथासंसि ॥३॥
येनेन्द्रों हृविषां कृत्व्यमंबद्द्युन्त्युन्तमः ।
इदं तदिक देवा असपुनः किळाशुवम् ॥२॥
असपुनः संपन्नहामिराष्ट्रो विषासुद्धिः ।
यथाष्ट्रमेषां भूतानां विराजानि जनस्य च ॥५॥

### 174.

Abhīvarténa havíshā yénéndro abhivāvrité | ténāsmán brahmanas pate 'bhí rāshtráya vartaya || 1 || abhivrítya sapátnān abhí yá no árātayaḥ | abhí pritanyántam tishthābhí yó na irasyáti || 2 || abhí tvā deváh savitábhí sómo avīvritat | abhí tvā vísvā bhūtány abhīvartó yáthásasi || 3 || yénéndro havíshā kritvy ábhavad dyumny ūttamáh | idám tád akri devā asapatnáh kílābhuvam || 4 || asapatnáh sapatnahábhírāshtro vishāsahíḥ | yáthāhám eshām bhūtánām virájāni jánasya ca || 5 || 22 ||

( tuy ) प्रशासन्त्रभाषात्रम् वृक्तम्

((-४) कार्ककरवास स्करपार्थिः वर्ष ठलंकमा स्वतः। जनायो देवतः। गावणी छनः।

प्र वी द्रावाणः सिंबुता देवः सुवतु धर्मेणा । धूर्षु युज्यध्यं सुनुत ॥१॥

द्रावणो अपं दुच्छुनामपं सेधत दुर्मितिम् । उसाः कर्तन भेषुजम् ॥२॥

### 175.

Prá vo grāvāṇaḥ savitá deváḥ suvatu dhármaṇā | dhūrshú yujyadhvaṃ sunutá || 1 || grấvāṇo ápa duchúnām ápa sedhata durmatím | usrấḥ kartana bheshajám || 2 ||

### 174

O Lord of divine knowledge, may you augment our state and government by fully effective measures of authority just as the resplendent sun spreads his authority (and conquers darkness).

Having overcome our rivals and our enemies, may you attack him who assails us, and him who behaves insolently towards us. 2

May the divine creator, may the blissful Lord, establish you firmly; may everyone work for your stability and authority, so that you become supreme. 3

(The King speaks:) I have been offering that oblation whereby the sun becomes glorious, renowned, and eminent; O Nature's bounties, may I now become free from my rivals. 4

May I become without a rival; may I be the destroyer of my rivals; and obtaining the sovereignty, overcome my foes so that I may reign over these beings (friends or rivals) and over my people.

## 175

O highly critical philosophers, may the divine impeller urge you for impulsion by His sustaining action. Please be yoked to proper debates (as horses) to the chariot poles, and bring out the best (i.e. the most logical truth out of the discussions).

(The poles are the two sides of the discussion—for and against).

O philosopher, drive away the fallacious arguments; drive away evil intentions, and thus make the logical speech a remedy (against distress). 2

प्रावाणः उपरेष्ट्रां महीयन्ते सुजोषसः । वृष्णे दर्धनो वृष्ण्यम् ॥३॥ प्रावाणः सिवता नु वी देवः सुवतु धर्मणा । यर्जमानाय सुन्वते ॥४॥

grávāns úpareshv á mahīyante sajóshasaḥ | vríshņe dádhato vrísh nyam ||3|| grāvāṇaḥ savitā nú vo deváḥ suvatu dhármaṇā yájamānāya sunvaté ||4|| 32||

(१७६) पदसमत्युत्तरकातनमं सुक्तम्

(१-॥) चतुर्क्रथस्यास्य स्लक्ष्यार्थवः स्लुर्क्कविः । (१) प्रयमर्थं क्रमवः (२८४) दिनीयादितृषस्य चानिर्वेवता । (१, ३-॥) मयमर्थस्तुनीयान्तुर्ध्योर्त्रहुष्, (२) दिनीर्क्षयाश्च गावश्री छन्दसी ६

1541

प्र सुनवं ऋभूणां बृहत्तवन्त वृजनां।
क्षामा ये विश्वधायसोऽश्वन्धेनुं न मातरम् ॥१॥
प्र देवं देव्या धिया भरता जातवेदसम्।
हुव्यां नी वक्षदानुषक् ॥२॥
अयमु प्य प्र देव्युहीतां युद्धार्यं नीयते।
रयो न योर्मीवृतो घृणीवाश्वेतित तमनां॥३॥
अयमुक्तिरुठष्यत्यस्तीदिव जन्मनः।
सर्हसिम्दस्हीयान्देवो जीवातीवे कृतः॥४॥

## 176.

Prá sūnáva ribhūnám brihán navanta vrijánā | kshāmā yé visvádhāyasó 'ṣnan dhenúm ná mātáram || 1 || prá devám devyá dhiyá bháratā jātávedasam | havyá no vakshadānushák || 2 || ayám u shyá prá devayúr hótā yajūáya nīyate | rátho ná yór abhívrito ghrínīvāū cetati tmánā || 3 || ayám agnír urushyaty amrítād iva jánmanah | sáhasas cid sáhīyān devó jīvátave kritáh || 4 || 4 || 4 ||

The wise philosophers consentient with the central pivot are honoured, giving energy to the loving devotees.

May the divine wise impeller quickly urge you, O philosophers, by His sustaining action for the sake of the worshipper, the truth-seeker, who makes the libation (i.e. who devotes to study and learning). 4

#### 176

The sons of skilled technicians, with the enterprising boldness against all odd situation spread everywhere on the earth, as a calf over the mother cow (to suck milk).

Please bring forward the fire-divine with wisdom and praise; he bears our oblations to Nature's bounties in succession.

This god-devoted technician (or the priest) is most welcome to participate and help in the public project (the sacrifice). The fire-divine, surrounded by the priests (the specialists), knows of himself (how to honour Nature's divine powers).

This fire-divine saves (the society) from peril caused by human negligences, as well as from peril caused by Nature's forces. It is a super-power stronger than other powers, created for the sustenance of our life. 4

11141

(१७७) नप्तसमत्युत्तरपातवर्मं सूत्तः।

(१-३) द्यस्यास्य स्तास्य प्रामापत्यः पतङ्ग क्रांवः। मायामेदो देवता। (१) प्रयमर्थो जगती, (२-३) द्वितीपातृतीयपोध श्रिष्ट्रच् छन्दसी ॥

प्तङ्गमुक्तमसुरस्य माययो हृदा पेश्यन्ति मनेसा विपृश्चितः । समुद्रे अन्तः क्वयो वि चेश्चते मरीचीनां प्रदर्मिच्छन्ति वेधसः ॥१॥ प्रतङ्गो वाचं मनेसा विभिन्ते तां गेन्ध्वीऽबदुद्वभे अन्तः । तां खोतमानां खुर्यं मनीपामृतस्य पदे क्वयो नि पन्ति ॥२॥ अपेश्यं गोपामनिपद्यमानमा च परा च पृथिभिश्चरेन्तम् । स सुष्रीचीः स विपूचीर्वसान आ वेरीवर्ति भुवनेष्वन्तः॥३॥

177.

Patamgám aktám ásurasya māyáyā hridá pasyanti mánasā vipascítah | samudré antáh kaváyo ví cakshate márīcīnām padám ichanti vedhásah | 1 | patamgó vácam mánasā bibharti tám gandharvó 'vadad gárbhe antáh | tám dyótamānām svaryàm manīshām ritásya padé kaváyo ní pānti | 2 | ápasyam gopám ánipadyamānam á ca, párā ca pathíbhis cárantam | sá sadhrícīh sá víshūcīr vásāna á varīvarti bhúvaneshv antáh | 3 | 35 ||

( १७८ ) महसप्तत्युत्तरशततमं स्तम्य् (१-३) द्वस्थास्य स्तस्य तास्योऽरिष्टनेभिर्क्षनिः। नास्यो देवता । त्रिष्टुम् छन्दः ॥

सम् पु वाजिन देवजूतं सहावनि तहतारुं रथीनाम् । अरिष्टनेमि पृतनाजेमाञ्जं खुस्तये ताक्ष्यमिष्ठा द्ववेम ॥१॥ इन्द्रस्येव सुतिमाजोद्वेवानाः खुस्तये नाविमुद्या रहेम । उर्वी न पृथ्वी बहुँछे गर्मीरे मा वामेतो मा परेतो रिवाम ॥२॥

178.

Tyám ű shú väjínam devájűtam sahávānam tarutáram ráthánam | árishtanemim pritanájam äsúm svastáye tárkshyam ihá huvema | 1 | indrasyeva rātím ajóhuvānāh svastáye návam ivá ruhema | úrví ná príthví báhule gábhíre má vām étau má páretau rishāma || 2 ||

The wise sages intellectually realize with their mind and emotionally feel within their heart the divine light (of the Sun), manifest by the grace of our Lord, the vitality behind the vital forces. The sages try to seek his origin, (or the region of his orb) whilst his worshippers are keen to study solar spectra.

The sun bears the sacred word in his mind; the celestial divine forces keep the sacred word in their womb; while our human sages (poets) speak out the bliss-giving divine word with clarity during sacrifice. 2

I clearly see this never-resting sun, going along his rigid paths to the east and to the west; he, clothed in concentrated and diffusive splendour, travels constantly in various regions.

## 178

Let us explore and use for our welfare that *potential source* (the sun), which is mighty, commissioned by Nature's forces, ever-victorious, moving with a speed, beyond that of any chariot, having strong fellies, who is ever triumphant. 1

Let us repeatedly invoke the liberality of the radiant sun (for our mental sojourn); let us mount upon his chariot for our welfare as upon a ship; move all along the space, around heaven and earth, which are vast, expanded, manifold and profound. May we not suffer any harm from the sun, when he comes or departs.

लुयश्चियः इत्रंसा पर्य कृष्टीः सूर्य इव ज्योतिपापस्तुतानं । सुदृश्वसाः शंतुसा जस्य रहिनं स्मा वरन्ते युवृति न शर्योस् ॥३॥

sadyás cid yáh sa-

vasā páñea krishtíh súrya iva jyótishāpás tatána | sahasrasáh satasá asya ránhir ná smā varante yuvatím ná sáryām || 3 || 30 ||

(१७९) एकोनाघीत्युत्तरवातामं सूक्तम्

(१-३) स्वरणास्य मृतस्य (१) प्रथमयं भौतीवरः शिविः, (२) दितीयायाः काशिराकः प्रतर्दनः, (३) तृतीयात्राभ गौतिदशो वसुमना अस्यः । इन्द्रो देवता । (१) प्रयमवीऽनुष्टुप् , (१-३) दितीयातृतीययोधा जिल्लु छन्दसी ॥

lit on

उत्तिष्ट्रतार्व पश्यतेन्द्रस्य भागमृत्वियेम् । यदि श्रातो जुहोतेन यद्यश्रातो ममत्तने ॥१॥ श्रातं ह्विरो प्विन्द्र प्र चांहि जुगाम सूरो अर्घनो विमध्यम् । परि त्वासते निधिमुः सर्वायः कुरुपा न बाजपित चरेन्तम् ॥२॥ श्रातं मेन्यु कर्धान श्रातमुक्षी सुश्रातं मन्ये तद्दतं नवीयः । माध्यन्दिनस्य सर्वनस्य दृष्टः पिवेन्द्र विजन्पुरुकृक्षुष्यणः ॥३॥

Út tishthatáva pasyaténdrasya bhāgám ritvíyam | yádi srātó juhótana yády ásrāto mamattána || 1 || srātám havír ó shv indra prá yāhi jagáma súro ádhvano vímadhyam | pári tvāsate nidhíbhih sákhāyah kulapá ná vrājápatim cárantam || 2 || srātám manya údhani srātám aguaú súsrātam manye tád ritám návīyah | mádhyamdinasya sávanasya dadhnáh píbendra vajrin purukrij jushānáh || 3 || 11 ||

(१८०) मजीत्युत्तरमातामं स्तम्य (१-३) दनस्यास्य स्तम्येन्द्रो अय क्षरः । इन्द्रो देश्ता । विदुष् छन्तः ॥ <sup>१९८९</sup> त्र संसाहिषे पुरु<u>हृत</u> शत्रुञ्म्येष्ठस्ते शुप्मं इह सृतिरंसतु । इन्द्रा भेर् दक्षिणेना वस्<u>ति</u> पतिः सिन्धूनामसि रेवर्तीनाम् ॥९॥ 180.

Prá sasāhishe puruhūta sátrūn jyéshthas te súshma ihá rātír astu | índrá bhara dákshinenā vásūni pátih síndhūnām asi revátīnām || 1 ||

Rgveda X.179 4727

On his own, he with enormous speed spreads the fluids (he being the potential source of energy) out of the nuclear plasma for all the five classes of people, just as the sun spreads light by his radiance. His strength provides hundreds and thousands of its gifts and blessings in his course, like an unfailing arrow. None can, of course, stop it. 3

### 179

(O priest or O performers of the fire rituals), now rise and look to the portion of the resplendent divine, suitable to the seasons. If the cooked offering is ready, offer it; if not ready, till then offer prayers to the resplendent divine.

O resplendent divine, come to us; the oblation is ready. The sun has travelled over half of his journey. Your friends are already sitting around you with their offerings, waiting like lords of a family for the arrival of a wandering chieftain. 2

I consider the oblation as cooked in the udder of the cow, I consider it cooked in the fire, I consider this pure and fresh oblation well-cooked; O resplendent divine, wielder of the bolt of justice, doer of many deeds, accept with delight the curd of the noon-day fire-ritual.

## 180

O resplendent Lord, invoked of many, and triumphent over your enemies, you are pre-eminent, and full of strength; may your generosity be shown on this occasion; bring treasures with your right hand; you are the Lord of the wealth-conveying rivers. 1

मृगो न भीमः कुंचरो गिरिष्टाः परावत् आ जंगन्या परस्याः । सृकं संशाय पुविमिन्द्र तिग्मं वि शतृन्ताब्ब्हि वि मधी नुदस्य ॥२॥ इन्द्रं क्षत्रमुभि वाममोजोऽजायथा वृषभ चर्षणीनाम् । अपनिद्रो जनममित्रुयन्तंमुकं देवेभ्यो अञ्चलोरु लोकम् ॥३॥

mṛigó ná bhīmáḥ kucaró girishṭhấḥ parāváta á jaganthā pārasyāḥ | srikám saṃṣāya pavím indra tigmáṃ ví ṣátrūn tāļhi ví nurídho nudasva || 2 || índra kshatrám abhí vāmám ójó 'jāyathā vrishabha carshaṇīnám | ápānudo jánam amitrayántam uruṃ devébhyo akriṇor v lokám || 3 || 30 ||

(t<t) पकाशीत्युत्तरशततमं स्तम्

(१-३) व्यन्यास्य स्तस्य (१) व्यवक्षं सारिष्ठः वयः, (२) वितीयाया सार्वातः समयः,
(३) वर्तावायाय सीर्ये वर्ग क्ष्यः। विश्वे देवा देवतः। विश्वे वर्षः ।
प्रयंश्च यस्य सुप्रयंश्च नामात्तेष्टुभस्य वृद्धियेतं ।
धातुर्युत्तानात्सवितुश्च विष्णो स्थन्तरमा जेभारा वसिष्ठः ॥१॥
आविन्द्रन्ते अतिहितं यदासीख्ञ्चस्य धामं परमं गुहा यत् ।
धातुर्युत्तानात्सवितुश्च विष्णोर्म्रस्डांजा वृहदा चके अभेः ॥२॥
तैऽविन्द्रन्मनसाः दीष्यांना यजुः ध्यक्तं प्रथमं देवयानम् ।
धातुर्यतानात्सवितश्च विष्णोरा स्यीदभरन्धमिते ॥३॥

181.

Práthas ca yásya sapráthas ca námánushtubbasya havisho havír yát | dhātúr dyútānāt savitús ca víshņo rathamtarám á jabhārā vásishthah || 1 || ávindan té átihitam yád ásīd yajñásya dháma paramám gúhā yát | dhātúr dyútānāt savitús ca víshnor bharádvājo brihád á cakre agnéh || 2 || tè 'vindan mánasā dídhyānā yáju shkannám prathamám devayánam | dhātúr dyútānāt savitús ca víshnor á súryād abharan gharmám eté || 3 || 20 ||

113.50

Terrible are you as a wandering lion who roams on the mountain; come from a farthest distance. O resplendent, may you sharpen your bolt and sharpen its edges, crush the dark forces and put to flight our enemies. 2

O resplendent, since your inception, you have ever been endowed with protecting and appropriate vigour; O benefactor of mankind, you drive away the man who is unfriendly to us, and you furnish a spacious region for the god-loving persons.

## 181

The most celebrated sage first comprehends and then reveals the meaning of the *rathantara* chants in the *anustup* metres, recited in favour of the suns so well known under the names: *dhatṛ* (sustainer). *savitr* (the impeller) and *visnu* (the all-pervading).

Thus the worshippers discover the most excellent essence of the worship (the *Bṛhat-Saman*), which was hidden heretofore. The learned sage discovers the secret of BRHAT metre and assigns it to the suns knows as sustainer (*dhatṛ*), radiant impeller (*savitṛ*), and all-pervading (*visnu*) and foremost adorable (*agni*). 2

By this intelligence, they, the brilliant sages, discover a pathway leading to the knowledge of all divine powers and the principal means of worship. They obtain the warm and hot essence from the sustainer, the radiant impeller and the all-pervading sun.

( १८२ ) इपर्यात्युत्तरवाततमं सूक्तम्

(१-३) तृषस्यास्य स्तस्य बार्डस्यत्यस्तपुर्वृधी ऋषिः । वृहस्यतिर्देवता । जिहुन् छन्दः ॥

बृहस्पतिनीयतु दुर्गहो तिरः पुनर्नेपद्मशंसाय सन्से।
धिपदशस्तिमपं दुर्मिति हुन्नथो कर्चजेमानाय शं योः॥१॥
नराशंसी नोऽयतु प्रयाजे शं नी अस्त्वनुयाजो हवेषु।
धिपदशस्तिमपं दुर्मिति हुन्नथो कर्चजेमानाय शं योः॥२॥
तर्पर्मर्था तपन रहन्ते ये जेम्बदिषः स्वति हुन्नस्य से।

तपुर्मूर्धा तपतु रक्षसो ये त्रेष्टिष्टुः इरिवे हन्त्वा उ । भिपद्दर्शस्त्रिमपं दुर्मृतिं हुन्नथा कर्चानमानाय इां योः ॥३॥

182.

Bríhaspátir nayatu durgáhā tiráh púnar neshad agháşańsāya mánma | kshipád ásastim ápa durmatím hann áthā
karad yájamānāya sám yóh || 1 || nárāsáńso no 'vatu prayājé sám no astv anuyājó háveshu | kshipád ásastim ápa
durmatím hann áthā karad yájamānāya sám yóh || 2 ||
tápurmūrdhā tapatu raksháso yé brahmadvíshah sárave
hántavá u | kshipád ásastim ápa durmatím hann áthā karad yájamānāya sám yóh || 3 || 40 ||

(१८६) प्रयशीत्युत्तरशततमं मृतम्

(१-३) तृषम्यास्य स्तस्य प्रातापत्यः प्रश्नाबानृषिः। (१) प्रयमर्थो एत्रमानः (२) द्वितीयाया यत्रमानपत्नी, (३) तृतीयायाच्य क्रोभाविषयो देवताः। मिशूष् छन्दः ॥

अपेश्यं त्वा मनेसा चेकितान् तपेसी जातं तपेसी विभृतम् । इह प्रजामिह रूपिं रर्राणः प्र जीयस्व प्रजया पुत्रकाम ॥१॥ अपेश्यं त्वा मनेसा दीष्यीनां स्वायौ तुन् ऋत्ये नार्यमानाम् । उपु मामुषा युव्तिर्वेभूगाः प्र जीयस्य प्रजया पुत्रकामे ॥२॥

183

Ápasyam tva mánasa cékitanam tápaso jatám tápaso víbhütam | ihá prajám ihá rayím ráranah prá jayasva prajáya putrakama | 1 || ápasyam tva mánasa dídhyanam sváyam tanú rítvyc nádhamanam | úpa mám uccá yuvatír babhüyah prá jayasva prajáya putrakame || 2 ||

O Supreme Lord of the universe, lead us safely over troubles, and let the evil eye be turned towards the sinners. May He take away the curses from us, drive away the ill-feelings and bestow upon the worthy worshipper health and prosperity.

May our Lord, adored by men, assist us at the great sacrifice (*prayaja*); may He also bless us at the secondary (succeeding) sacrifice (*anuyaja*). May He take away the curses from us, drive away the ill feelings, and bestow upon the worthy worshipper health and prosperity.

May our Lord of effulgent intellect, consume the wicked who are the enemies of the intellectuals; then may He slay the malignant (chief). May He, the Great, Lord crush down the inglorious enemy, and baffle the wicked and bestow upon the worthy worshipper health and prosperity. 3

## 183

(Wife speaks to her husband, the house-holder:) I see in you a man full of wisdom. You have been leading a life of austerity and purity. You desire to have your offspring; may your wish be fulfilled and may you obtain progeny and prosperity.

(Husband, the householder, speaks to his wife:) I also very well see in you a lady radiant with beauty. You have to wait for a proper season when you can mate your body with mine. May you come up to me as a young maiden, keen to have a child. 2

आहं गर्भमद्यामापेबीष्यहं विश्वेषु सुवेनेष्यन्तः। अहं यजा अंजनयं पृधिच्यामुहं जनिभ्यो अपुरीषुं पुतानः॥३॥

ahám gárbham

adadhām oshadhīshv ahām visveshu bhúvaneshv antáh ahām prajā ajanayam prithivyām ahām jānibhyo aparish putrán || 3 || 41 ||

((८८) श्रुत्शात्पुनत्शातमं सूक्षन्

(१-१) तृषान्यास्य स्तृतस्य गर्भकर्ता लद्दा प्रावायस्थी विद्धुवी क्रकि । (१) प्रथमप्री विद्धुलहृजवापति-यातारः, (३) वितीयायाः सिनीवृत्तीसारनायधिनः, (३) तृतीयायाध्यविनी देवताः । जनुदृष् छन्दः ॥

विष्णुर्वोनि कल्पयतु व्यष्टी कूपाणि पिशतु । आ सिंशतु प्रजापितर्धाता गर्भ द्यातु ते ॥१॥ गर्भ धेहि सिनीवाल् गर्भ धेहि सरस्वति । गर्भ ते अभिनी देवावा धेतां पुष्करसजा ॥२॥ हिरण्यपी अरणी यं निर्मन्यतो अभिनी । तं ते गर्भ हवामहे दशुमे मासि स्तीव ॥३॥

184.

Víshnur yónim kalpayatu tváshtā rūpāni pinṣatu | á siñcatu prajāpatir dhātā gárbham dadhātu te || 1 || gárbham dhehi sinīvāli gárbham dhehi sarasvati | gárbham te aṣvínau deváv á dhattām púshkarasrajā || 2 || hiraṇyáyī aráṇī yám nirmánthato aṣvínā | tám te gárbham havāmahe daṣamé māsí sútave || 3 || 42 ||

(१८५) नवाणीयुक्तपातमं मूक्तम् (१-३) नृबन्धात्म युक्तम् वाविष् सम्बद्धाकिषिः। वादित्यो वेद्याः। गावती स्म्यः। ॥१॥ मिहं त्रीणामवीऽस्तु युक्तं मित्रस्यार्युस्याः । दुराधर्षे वरुणस्य ॥१॥ नृहि तेषाममा चन नाष्ट्रंसु वार्णेषु । देशे रियुर्धशैसः ॥२॥ यस्री युत्रासो अदितेः प्र जीवसे मत्यीय । ज्योतिर्यञ्चन्यजैसम् ॥३॥ 185.

Máhi trīnām ávo 'stu dyukshám mitrásyāryamņáh | durādhársham váruņasya | 1 || nahí téshām amā caná nádhvasu vāraņeshu | íṣe ripúr agháṣansah || 2 || yásmai putrāso áditeh prá jīváse mártyāya | jyótir yáchanty ájasram || 3 || 43 ||

(The priest, representing the cosmic Lord, speaks:) I implant the seed in the plants and herbs, a germ in all existing beings. I engender progeny upon the earth. All women today, and hereafter too shall have children in the same way. 3

#### 184

May the all pervading Lord construct the womb; may the divine architect fashion the form; may man, the father-divine, provide (the seed, the semen) (to the lady) and the sustainer cherish the embryo.

O loving wife (sinivali), may you sustain the embryo; sustain the embryo, O learned lady (sarasvati); may the twin divines (the Asvins), garlanded with lotuses, sustain your embryo. 2

We invoke (O lady), your embryo which the twin divines have cherished with the golden rays, like two sacred sticks (producing fire by attrition). May you bring it (the baby) forth in the tenth month.

#### 185

May, (by Lord's grace) the great protection of the friendly sun (of springs), the brilliant protection of the ordainer sun (of summers), and the unassailable protection of the venerable sun (of the winters) be granted to me. 1

Let not their malignant enemy assail our dwellings, assail our roads, and assail our enclosures. 2

None can harm that mortal man upon whom the sons of Mother Eternity (Aditi), the three suns (the Aditya of the seasons springs, summers and winters) bestow eternal light of life, i.e. grant all sorts of protection. 3

(१८६) पवसीत्युत्तरशततमं स्कार्

(१-३) वषस्यास्य स्कल्प संतापन क्रें क्रिकः। गायनी इन्हः।

गण्या वातु आ वीतु मेर्षुजं शुंभु मंयोुभु नी हृदे। प्रण् आर्यूषि तारिषत् ॥१॥

जुत वीत पितासि न जुत भ्रातोत नुः सखी। स नी जीवातिवे कृषि ॥२॥

यद्दो वीत ते गृहेर्ड्ऽमृतस्य निर्धिर्द्धतः। ततीं नो देहि जीवसे ॥३॥

#### 186.

Váta á vātu bheshajám sambhú mayobhú no hridé prá na áyūnshi tārishat || 1 || utá vāta pitási na utá bhrátotá nah sákhā | sá no jīvátave kridhi || 2 || yád adó vāta te gribè 'mrítasya nidhir hitáh | táto no dehi jīváse || 3 || 44 ||

(१८७) सप्ताधीत्युक्तरपाततमं ध्कम्

(१-५) प्रविश्वास्य कुल्लावेगे वस्त किंद्रा शाविका । गायशे एकः ॥

"१९१ प्रास्तेषु वार्चमीरय वृष्यभाये क्षितीनाम् । स नैः पर्पदिति द्विपैः ॥१॥
यः पर्रस्याः परावर्तस्तिरो धन्वतिरोचते । स नैः पर्पदिति द्विपैः ॥२॥
यो रक्षांसि निज्वति वृषा शुक्रेण शोचिषा । स नैः पर्पदिति द्विपैः ॥३॥
यो विश्वामि विपर्यति भुवेना सं च पर्यति । स नैः पर्पदिति द्विपैः ॥४॥
यो अस्य परे रजंसः शुक्रो अभिरजीयत । स नैः पर्पदिति द्विपैः ॥४॥

#### 137.

Prágnáye vácam īraya vrishabháya kshitīnám | sá naḥ parshad áti dvíshaḥ | 1 || yáḥ párasyāḥ parāvátas tiró dhán-vātirócate | sá naḥ parshad áti dvíshaḥ || 2 || yó rákshānsi nijūrvati vrísha sukréna socíshā | sá naḥ parshad áti dvíshah || 3 || yó vísvābhí vipásyati bhúvana sám ca pásvati | sá naḥ parshad áti dvíshaḥ || 4 || yó asyá pāré rájasaḥ sukró agnír ájāyata | sá naḥ parshad áti dvíshaḥ || 5 || 45 ||

May the Cosmic Breath (the divine vitality) fill our hearts with health and bring happiness; may he prolong our lives.

O Cosmic Breath, you are both our father and our brother and also our friend. Please give us strength that we may live long. 2

O Cosmic Breath, you have the treasure of immortal elixir, placed in your celestial region. Give us of it that we may live long.  $_3$ 

#### 187

I send forth the hymn to the adorable Lord, the benefactor of mankind; may He bear-us safe beyond the reach of those who hate us (or harm us).

May that adorable Lord, who (like the sun) shines brilliantly from a great distance upon the desert tract, bear us safe beyond the reach of those who hate us (or harm us). 2

May the adorable Lord, the showerer of benefits, who, with His pure radiance, destroys the evil-spirited or wicked creatures or evil tendencies, bear us safe beyond the reach of those who hate us (or harm us).

May the Lord, who very well takes care of all the worlds, and looks to every one with benevolent eye, bear us safe beyond the reach of those who hate us (or harm us).  $_4$ 

May the pure and brilliant adorable Lord, who has His creation far across the regions we see, bear us safe beyond the reach of those who hate us (or harm us). 5

IN CU

(१८८) भद्यशीत्युत्तरशततमं सूक्तम्

(१-३) तुषस्यास्य स्तुस्याग्रेयः स्पेन ऋषिः । बातवेदा अग्निर्देवता । गायत्री छन्दः ॥

भभ प्र नुनं जातवेदसमर्श्वं हिनोत वाजिनम् । इदं नी बहिंगुसदे ॥१॥ अस्य प्र जातवेदसो विप्नवीरस्य भीळहुषः । महीमियर्मि सुदुतिम् ॥२॥ या रुची जातवेदसो देवुत्रा हेन्युवाहेनीः । ताभिनीं युद्धिनवतु ॥३॥

188.

Prá nūnám jātávedasam ásvam hinota vājínam | idám no barhír āsáde || 1 || asyá prá jātávedaso vípravīrasya mīļhúshaḥ | mahím iyarmi sushtutím || 2 || yá rúco jātávedaso devatrá havyaváhanīḥ | tábhir no yajāám invatu || 3 || 46 ||

( १८९ ) एकोननवत्युत्तरसाततमं सुकत्य् (१–३) तुषस्यास्य सुकत्स्य सार्पराक्षी क्रविका । मास्या सुर्यो वा देवता । गायश्री क्रव्यः ॥

अयं गोः पृक्षिरक्रमीद्संदन्मातरं पुरः। पितरं च प्रयन्त्स्वः॥१॥ अन्तर्भरति रोचुनास्य प्राणादंपानुती। व्यंख्यन्महिषो दिवेम्॥२॥ विद्यादाम् वि राजित् वाक्पंतक्कार्यं धीयते। प्रति वस्तोरह् युनिः॥३॥

189.

Äyám gaúh prísnir akramīd ásadan mātáram puráh pitáram ca prayán svah || 1 || antás carati rocanásyá prānād apānatí | vy àkhyan mahishó dívam || 2 || trinsád dháma ví rājati vák patamgáya dhīyate | práti vástor áha dyúbhih || 3 || 47 ||

( १९० ) नवस्युत्तरपाततमं सूक्तम्

(१-३) त्वस्यास्य सुक्तस्य मामुच्छन्यसोऽकार्यय क्रकिः । भावदृतं देवता । अनुदुष् छन्दः ॥

ऋतं चे सत्यं चार्मीदात्तपुसोऽध्यंजायत । ततो राज्यंजायत ततः समुद्रो अर्णुवः ॥१॥

190.

Ritám ca satyám cābhìddhāt tápasó 'dhy ajāyata | táto rátry ajāyata tátah samudró arṇaváḥ || 1 ||

#### 188

May you urge the force-giver, widely-present and fast-moving fire-divine, named as *Jatavedas* (i.e. the one who knows all that is born) to come to our dedicated works (and bless).

I offer earnest and ample praise to this fire-divine, the one who knows all that is born, who is the showerer (of blessings) and whose sons are intelligent and dedicated worshippers. 2

May he invest our sacrifice with those bright flames of firedivine, that are the bearers of the oblation to Nature's bounties. 4

#### 189

This earth (gauh) moves round and round in the space (prsnih); she carries waters (mataram) on her front. Further she revolves round her father (pitaram), the sun.

The brilliant radiance of the sun penetrates internally in the cosmic body, drawing the air down, after having taken it up, like the in-breath and out-breath (in a living body). The great sun illumines the entire celestial space. 2

Praises are showered upon this divine bird—the sun. He rules supreme through thirty stations of the day and night.  $_3$ 

## 190

The Eternal Law and Truth are born of arduous penance, and thence is night generated, and thence also the space-parameter, the plasmic ocean.

सुद्रादेर्णवादधि संवस्तरो अजायत । जुड्डोरात्राणि विद्घिदिश्वीस्य मिष्तो वृद्गी ॥२॥ सुर्योचन्द्रमसी धाता येथापूर्वमेकल्पयत् । दिवै च पृथिवीं चान्तरिक्षमयो स्रंः ॥३॥

samudrád arņa-

vád ádhi samvatsaró ajāyata | ahorātráņi vidádhad vísvasya misható vasí || 2 || sūryācandramásau dhātá yathāpūrvám akalpayat | dívam ca prithivím cāntáriksham átho svàh || 3 || 48 ||

(१९१) पदम्बस्युत्तरवाततमे स्कूम्

(१-७) चतुर्क्षपस्यास्य स्तारमाहित्सः संवतन क्रिकः। (१) प्रयमचौठक्षिः, (१-७) हितीः, हित्यस्य च सम्बानं देवते। (१-२, ७) प्रयमाहितीयाचतुर्यीनामुच्याननुषुप्, (३) दृतीवावामः विदुष् प्रन्यसी ॥

INSE

संस्मिर्चुवसे वृष्क्षमे विश्वन्यर्थ आ।
इळस्पदे सिम्प्यसे स नो वसून्या भर ॥१॥
सं गेच्छच्चं सं वेदच्चं स वो मनौंसि जानताम्।
देवा भागं यथा पूर्वे संजानाना उपासिते ॥२॥
सुमानो मन्त्रः सिनितः समानी सेमानं मनेः सुष्ट चित्तमेषाम्।
सुमानं मन्त्रेम्।म मन्त्रये वः समानेनं वो द्विषां जुद्दोमि॥३॥

191.

Sáṃ-sam íd yuvase vṛishann ágne víṣvāny aryá á þaás padé sám idhyase sá no vásūny á bhara || 1 || sáṃ gachádhvaṃ sáṃ vadadhvaṃ sáṃ vo mánānsi jānatām | devá bhāgáṃ yáthā pūrve saṃjānāná upásate || 2 || samānó mántraḥ sámitiḥ samāní samānám mánaḥ sahá cittám eshām | samānám mántram abhí mantraye vaḥ samānéna vo havíshā juhomi || 3 ||

From the plasmic ocean is the time-parameter, the year, thereafter produced, ordainin nights and days, the controller of every moment. 2

The sustainer (or creator) in this cycle, as in the previous ones creates the sun and moon, the celestial region, the earth, the mid-space and the region of bliss. 3

#### 191

O adorable Lord, showerer of blessings, the supreme master, you are the universal unifying factor; you are enkindled in the heart of every one, i.e. at the seat of divine revelation. May you bring to us riches (of spirituality and prosperity).

May you move together, speak together in one voice; let your minds be of one accord; and like the ancient sages, may you enjoy your assigned share of fortune.

May our counsel or the public prayers be common, and common be our assembly. May our minds move in accord; may our thinking be in harmony,—common the purpose, and common the desire. May our prayers and worship be alike, and may our devotional offerings be one and the same.

## सुमानी व आर्कृतिः समाना हृदंयानि वः। सुमानमस्तु वो मनो यथा वः सुसहासति॥४॥

ध इत्यष्टमाष्टेकेऽष्टमोऽप्यायः ॥ [ अद्यमप्याये वर्गाः ४९, सूकाम ४९, ऋकः २१८ ]

[ शहमाहके मध्यापाः ८, पर्णाः २४६, स्वामि १४६, जावा १२८१ ]

॥ इत्यहमीऽहकः ॥

[ व्हाममण्डलेऽञ्चणकाः १२, स्त्याति १९१, ऋषाः १४५४ ] ॥ इति दहार्गं मण्डलम् ॥

samāní va ákūtih samāná hrídayāni vah | samānám astu vo máno yáthā vah súsahásati || 4 || 40 || Dvādaņo 'nuvākah.

# DAŞAMAM MAŅDALAM.

Ashtamo 'dhyayah.

ASHTAMO SHTAKAH.

May your resolves be one; may your hearts feel alike; may your thinking be one; and thus may all of you live happily with thorough union.

# NOTES

Book X Hymns 87–191

दशम् मंडलम् सूवतानि ८७ - १९१

#### **Notes on Book**

## Hymn 87

The topic of this hymn is fire, the consumer of malignant and vicious elements. The Rsi is Payuh (भवु:), the son of Bharadvaja.

1. Raksohanam, रबोहणम्, agni or fire is the killer of rakasas (रबसं इन्तरम्) and hence it is called raksohan. See the following references in the Rk Samhita:

रक्षः उहना — I. 129.11; II. 23.3; X. 87.1 रक्षः उहना — VII. 73.4 — I. 129.6; VII. 8.6; IX. 1.2; 37.3; 67.20; X. 97.6; 103.4; 162.1

Sisanah, शिशानः, Sharpening the flame of fire; causing to blaze with vigour; arousing (शिशानः ज्वासासीक्ष्णीऽसूर्वन्).

2. Ayodamstrah, अयोदंष्ट्रः, अयःऽदंष्ट्रः, one with iron teeth (bitting and sharp); see also

अयः ऽदंष्ट्रः — X. 87.2 अयः ऽदंष्ट्रान् — I. 88.5

Yatudhanam, वातुषानाम्, malignant germs of diseases; normally a synonym of raksas, रक्तम्. For the term, see

यातुऽधानः — VII. 104.15; 16 — VII. 104.15; X. 97.8; 11; 15-17

यातुऽघानम् — VII. 104.24; X. 87.12 यातुऽघानस्य — X. 87.5; 10; 15

यातुऽधानस्य — X. 87.24 यातुऽधाना — X. 87.24

यातुऽघानाः — X. 87.9; 18; 120.4

यातुऽघानात् — X. 87.7

यातुऽघावान् — I. 35.10; X. 87.2-4; 13; 14, 19

यातुऽघान्यः — I. 191.8; X. 118.8

From the word यातु, we have such terms derived as यातुऽजूतान् (X. 116.5); यातु-मतीनाम् (I. 133.2); and यातु-मावान् (VII. 1.5).

The word yatudhanah has been variously (however unsatisfactorily) derived: (i) यातुगन्ता अभिधोयत इति , (ii) यातुगतुःखं तं दधाति सः ।

The word yatu, according to some scholars, stands for "sorcery". According to these scholars, those who used to practice the craft of sorcery in the cure of diseases, were known as Yatudhanas and opposed to it, there, were pysicians, who used to treat cases with medicines: such persons were known as Ghora Angires (धेर अंगिरस) and Bhisaj Atharvana (भिषय आर्थवण). We have such popular terms as अध्वर्ण (atharvaṇah) and आर्थवणीन connected with the science of healing (भिषय). (see Pancavimsa Br., XII. 9.10; XVI. 10.10)

In the Rgveda (I. 191.4), and also in the Atharveda (VI. 52.2), we have a term adrsta (अवूद), used to designate a species of vermin. The sun is also described as a slayer of the unseen (अवूद्ध) refering to the unseen worms producing diseases (Rv. I. 191.9; Atharva V. 23.6 and VI. 52.1). Its counterpart, i.e. the worms which are seen were called "dṛsta" (उ.2) (Atharva, II. 31.2; VIII. 8.15) Again in some of the passages of the Atharvaveda (V. 23.6; 7), the epithets seen and unseen are applied to the worm (Krimi, कि.), clearly showing that in several cases, the diseases are due to the worms, whether discernable by examination or not.

The word raksas (মেন্ or মন্ত্রা), yatudhana, and kimidin (ফিনাইন) should be taken in the same context. The Rg Text of this hymn is definitely against the concept of sorcery to be used in the treatment of disease. Against it is the fire (terrestrial as well as celestial sunlight) which is invoked to kill the yatudhanas, raksas, etc. the disease producing germs (adṛṣta) and worms (dṛṣta). Macdonell and Keith in their Vedic Index write—"Yatudhana in the Rgveda and later denotes a sorcerer, wizard, or magician. The sense of the Rgveda is clearly unfavourable to sorcery. The term Yatudhani (ফর্মান), i.e. মার্যান্ত্রা) is also found in the Rgveda (I. 191.8; X.118.8) and also the Atharvaveda I, 28.24; II, 14.3; IV, 9.9; I8.17; XIX, 37.8 etc."

The word Yatuvid (यातुनिद्), i.e. those who know sorcery occurs in the Satapatha Brahmana (X. 5,2.20).

The solar radiations are invoked to kill the disease-producing germs:

उद्यानादित्यः क्रिमोन्डन्तु निर्मोचन हन्तु र्यश्मिषः । ये अन्त क्रिमियो गवि (Av. II. 32.1) दृष्टमदृष्टगृहमधो कुरूहमतृहम् (Av. II. 31.2)

7. Sosucanah, शोशुचानः, blazing fiercely (प्रन्यलन् — Sayana)

Ksvinkah, ध्विह्काः, the noisy-creatures, vultures (शब्दकाण्यः, or पर्धिविशेषाः — Sayana).

Ama'adah आमऽअदः, those who eat uncooked meat.

10. Harasa, हरसः with your might; with your blazing vigour.

Sṛnih, अपीहि, kill or crush.

Vṛsca, वृश्च, cut off.

Tredha yatudhanasya mulam, त्रेषा चतुष्पनस्य मूलम्, triple foot of that malignant person (तस्य यससस्य मूलं पदम् — Sayana)

12. Atharva'vat jyotisa daivgena, अपर्यंत्रवत् न्योतिचा दैय्येन , like a physician with celestial radiance.

Satyam, सत्यं, truth (peace).

Dhurvantam, पूर्वन्तम्, assails with falsehood (wickedness) (पूर्वन्तम् असत्येन विसन्तम् — Sayana)

Acitam, अवितान्, fool, ignorant (अवित अग्रम — Sayana) (Again, in this context, Sayana refers to सम्बद्ध अवर्थ)

13. Sapatah, wan, in mutual annoyance and excitement, or when enraged (शपत परम्पपद्येशत -- Sayana)

Rebbah, रेग , singers, praisers (रेमा स्तेजार - Sayana)

Manyoh, मन्दो:, of the excited, of the one in anger provoked (मन्त्रो: दोपास्य क्रास्य या गत्र — Sayana: गन्यु मन्यतेदीपिकर्मणः क्रोधकर्मणे वधकर्मणो वा ), Manyu (anger) is derived from the verb man, म्ह, meaning to shine, or to be angry or to slay - Nir, X. 29 on X, 84, D

Mithuna, मियुना, couple, married pair.

- 14. Harsa, हस्स, with heat, with vigour or strength.
- 15. Vacastenam, वाजा सीम्प, persons of undependable words, liars (अनुत वचनपन यात्थानम् — Savana)

Sapatha, अपन्त , bitter feelings, the protests Prasitim, प्रसितिम्, trap, (प्रसिति जालम् — Sayana).

17. Samvatsarinam, संवत्सरीणम्, all the year round, throuhout the year. marman, मर्मन्, vital parts.

Piyusam, पीयूबन्, by ambrosia, or the clot of milk (पीयूबं पीयूबंज; a case of विभक्ति-व्यत्यम - Sayana)

23. Visena, विषेण . by the all pervading (विषेण व्याप्तेन — Sayana)

Raksah, ten:, of the demon or devil, injuring ones; disease-producing germs of invisible bodies (श्वासिकिंग काँटान् - V. 83 2); Raksas, रक्षम्, is so calld because life has to be protected, ख, from him, or because he attacks (अप्) in solitary places (रहसि), or he approaches (नस्) at night (एत्री) — (रक्षो र्यक्षतव्यमस्यात् । स्रसि क्षणोतीति या । रात्री नक्षत इति वा — Nir. VI. 18)

Any person, creature, insect, worm, germ, virus etc. against whom protection is sought is raksas; night usually is the time when he or it attacks, Raksas has to be destroyed. Hot radiations from fire and actinic rays of light help us best in killing these creatures and infections (Nir. on V. 2.9; V. 83.2).

A few of the important references are:

- I. 35.10; II. 23.14; III. 15.1; IV. 4.1; V. 42.10; रक्षसः VI. 21.7; VIII. 23.14; IX. 63.29; X. 76.4; 87. 23.25. - IX. 104.6रक्षसम्

- IX. 85.1 रेक्स

- I. 79.12; VI. 16.29; VII. 15.10; VIII. 23.13; रद्यांसि

1X. 17.3; X. 36.4; 87.9; 98.12; 187.3.

Later Sanskrit literature uses the term पचन in the sense of the wicked person, but the Vedic term isरबस् (यसस, born ofरबस्).

Raksas is the cause of disease; this is clear from the passage: अन नाथस्व वि मूचे वि दुर्गहापामीकामपरशासि सेथ — X. 98.12, (amivam — disease); drive away disease, drive away raksas — Wilson).

Tigmena socisa, जिम्मेन सोविया, by actinic radiations (or sharp flames).

24.kimidina (किमीदिना) is a malignant creature i.e. a vagabond, who goes about saying "what now? what now? or what is this, what is this? (किम् किम्) for the sake of back-biting. Mosquito or bug is a Kimidin (किमीदिने। किमिदानीमिति चाते। किमिदं किमिद्मिति चा — Nir. VI. 11 on VII. 104.2). The word occurs only at three places in the Rgveda;

किमीदिना — VII. 104.23; X. 87.24

किमीदिने — VII. 104.2

See in the Atharvaveda the passages like:

यन्तुयातवः पुनर्हेतिः किमीदिनः (or क्रिमीदिनीः) (11, 24, 1-8).

For Krimi, क्रिम, see Av. II. 31, 1-5 — दृष्टमदृष्टम् (2); शिष्यानशिष्टाम् (3); present on hills, forests, plants and cattle (5); also Av. II. 32, 1-5.

## Hymn 88

For verses 1, 4, 6, 10, 11, 17 and 19, see Nir. VII, 25; V, 3; VII, 27; VII, 28; (II, 13; VII, 29); VII, 30 and VII, 31 respectively.

The deities (or the topics) are fire (Agni) in the form of Vaisvanara (leader-in-Chief) and the Sun (Surya), and the Rsi is Murdhanvat, of the race of Angiras (मूर्प-वार्वागिता). Agni, अग्नि — the Nirukta deals with the subject of Agni (fire; fire-divine; also one of the names of God). Its sphere is the earth; he is the foremost leader (अग्नि कास्ताव) अप्रणीपवित — Nir. VII. 14); he is leader foremost in sacrifices (अग्रं येजेषु प्रणीपत्तो); he makes everything, to which it inclines; a part of itself (अयुगे वर्षात सम्मयानः).

According to Sthaulasthivi (स्थीलाव्यंपि), Agni is also so called because he is a drying agent (अक्लोपनी प्रकारित); it does not make wet; it does not moisten (व क्लोपनवित न स्नेहर्यति — Nir. VII, 14).

According to Sakapuni (शाकपूर्ण), it is derived from three verbs: from going; from shining, or burning and from leading (शात् असाद दरपादवा नीता) — Nir. VII. 14). He, indeed takes the letter a from the root i (to go), the letter of g (म्) from the root anj. अंब (to shine); or dah to burn, with the root ni, नी (to lead), as the last member (स स्वचीतकारमाइत गन्नरमनातेष इहतेर्ज नी परे — Nir. VII. 14)

Again, according to Yaska, Agni is all the deities (अग्निः सर्वदिवतः — Nir, VII.17); and in this connection, the इन्द्रं मित्रं वरुणमन्तिमाहु — I. 166.16, verse is quoted.

This explains why the word Agni is twice repeated in this verse: the second Agni is the all names-embracing Agni, सर्वादेवताः अध्यः, whilst the first one is bracketted with Indra, Mitra, Varuna, Agni, Divyah, Suparnah, Garutman, Yama and Matarisvan.

- (i) एकं सर्विमानतृष्य वदिन अग्निम् Agni (the all-names embracing) is spoken of by seers under different names.
- (ii) They address Him as; इन्द्रं, नित्रं, घरणं, अग्निं, हिब्धं सुषर्णं गरू-मन्तम् (divine Garutman of beautiful wings), यमं, and मातरिश्यानम् (Nir. VII. 18).

Jataveda — Agni is also known as jatavedas (we shall call it omniscient-fire since he knows all created beings; he is known to all created beings, or else he pervades every created being, or he has all created beings as his property or wealth, or he has all created beings as his knowledge i.e. discernment. (आतविदाः कस्मात्? आति वेद । आति वेदं विदुः । अते अते विदत इति वा । आतवितो वा । आत

Vaisvanara — We shall name this Agni orFire as Leader-in-Chief. He is called Vaisvanara because he leads all men; or all men lead him; or else Vaisvanara may be a modified form of visvan — ara (विश्वान् + अप), i.e. who pervades all created beings. (वैश्वानः कस्मात्? विश्वान् नगन् नगति । विश्व एनं नग गमनीति च । अपि वा विश्वनर एव स्थात् । प्रत्युतः सर्वाणि भृतानि । तस्य वैश्वानरः — Nir. VII. 21).

1. Normally, it is regarded that this hymn (X.88) is dedicated to Vasivanara, the sun, but according to Yaska, this is devoted to the very terrestrial fire (एवर्थविष्यानीयं सुक्तं सीर्यवैश्वानं भवतित्यासेव तर् भवति — Nir VII. 24; 25).

The undecaying and pleasant libation to be drunk is sacrificed in fire which touches heaven and knows the sun. For its maintenance, existence and support, the gods spread it with food.

We have in VI. 8.क that "the messenger brought Agni from the sun, and Matarisvan brought Vaisvanara from afar.(आ दूतो आग्निममस् विवस्को वैश्वानं मतिरिया पर्यकाः, VI. 8.4). Matarisvan is Vayu or air; it breathes in the atmosphere and hence it is so called.

4. Sa patatritvaram stha, jagat yat svatram agnir kṛnot jatavedah — स पत्नी त्वारं स्था जगत् यत् इयारं अग्निः कृणोत् वातवेदाः — And he the winged one, Agni, who has all created beings as his property made quickly whatever moves (जग्त), the immovable (स्या), and the movable.

The word ফলা (Svatram) is a synonym of quick; it is of swift motion (ফ্লেম্নিনি ছিম্ননান। आनु अतने भवति — Nir V. 3. The word svatram is not listed by Yaska in Nigh. II. 15 with 26 synonyms of क्लिप्र).

6. At night, Agni become the head of the world. Then in the morning he is born as the rising sun. This is the supernatural power of the holy ones, that with full knowledge, he accomplishes the work so quickly.

Murdha, मूर्फ, the head, is so called because the body depends on it. He who is the head of all beings at night is Agni, thence he himself is born as the sun rising in the morning. They know this profound wisdom of the holy gods who accomplish sacrifices; the work that he performs with all knowledge i.e. hastening he goes through all places. (मूर्फ मूर्वमस्मिन् घोस्ते। मूर्फ मः सर्वेषां पृतानं मनति ननतामिनः ततः मूर्यो आयते प्रातस्यन्त एव । प्रज्ञां लेतां मन्यन्ते पित्रमानं देवानं यज्ञसंपादिनाम् । अपो यत् कर्म घरति प्रज्ञानन्तराविण स्यानान्यनुसंचरित व्यस्मणः — Nir. VII. 27).

10. With a hymn, in heaven, the gods generated Agni, who fills both heaven and earth, with powers. They make him for threefold existence indeed. He ripens herbs of every kind.

Tredha bhuve, त्रेषापुर्वे — for threefold existence, i.e. for the terrestrial, atmospheric, and celestial (according to Sakapuni) (तमजुर्व स्त्रेषाभावाय । पृथिव्यामनारिश दिवीति शाकपृष्यि — Nir. VII. 2.8).

11. When the holy gods set him, the son of Aditi in heaven. When the ever-wandering pair come to life, then they behold all the worlds.

Carisnu mithunau चिष्णू मिधुनी, the wandering couple, i.e. the couple that always wanders together, i.e. the sun and the dawn, were created (चिष्णू मिधुनी प्रादुरमूतां सर्वदा सहचारिणी उपारचादित्परच Mithunau, मिधुनी, the couple; now is the word mithuna derived? It is derived from the root mi, मि, meaning to depend (मिधुनीकस्मात् मिनोतिः त्रयति कमा); with the suffix thu, मु or tha, च, having the root ni (ने) or van (चन्) as the last member (पु इति नामकरणः। धकरोवा। नयतिः परः चनियी). Depending on each other, they lead each other, or win each other.)—Nir. VII. 29.

Aditya, आदित्य, the son of Aditi; i.e. the sun. There are numerous adityas, such as Mitra, Varuna, Aryaman, Daksa, Bhaga, Amsa (आदित्य कस्मात् आदतेस्मान् । आदते पासं ज्योतियां । आदीचो भासेति वा । अदितेः पुत्र इति वा — From what roof is Aditya derived? He takes the fluids; he takes (i.e. eclipses) the light of the luminaries, or he blazes with lustre, or he is the son of Aditi; अल्प प्रयोगं त्यस्यै — तदर्याप्यायाय सूम्तापाक् । this last epithet, however, is rarely applied to him in the text of the Rgveda, and he has only one hymn addressed — "सूर्यमादि तेयम् — X. 88.11) — Nir. II. 13.

17. Where the lower (अवर) and the higher (पर) dispute (बदेते), as to which of us, the two leaders of sacrifice (वैरवानर सूर्य), knows more. The friends who enjoy together, and accomplish the sacrifice, were competent. Now who will decide this?

The lower is the terrestrial Agni; and the higher is the atmospheric

Agni. They dispute as to which of us two know more about the sacrifices. (Nir. VII. 30).

19. The above verse (17) should be read in conjunction with the present verse: O Maturisvan, as long as the birds of beautiful wings (सुपर्ण मुपतना) wear directly the illumination of dawn (पावन् मां) उसम प्रत्यको भवति प्रतिवर्शनमिति या), so long the Brahmana sitting lower than the sacrifice and approaching the sacrifice, bears it

The particle of comparison (३) is here used in the sense of directly; as place is directly here (अलबुक्तानन्य मक्त्यर्थ प्रयोग). As long as birds of beautiful wings, which tly in a beautiful manner, i.e. these nights, O Matarisvan, wear the light of the bright colour, so long the Brahmana sacrificer, who approaches the sacrificer and sits lower than this sacrificer, i.e. this Agni bears it. (एता सबसे क्वतिश्यक्रयोवियंग्य । ताबद्वद्वादक्षति यक्तमागक्त्वन् आक्षणे हातास्याग्वविद्वायो निर्मादन् — Nir. VII-31).

## Hymn 89

For verses 5, 6 and 10, see Nir. V. 12, V. 3 and VII. 2 respectively. The theme is Indra, and the Rsi is Renu of the family of Visymitra (रेणुकॅरबामित्रः)

- 1. Indra is here the sun, the sun-Divine; and lastly, the resplendent Lord.
  - 3. Again, Indra means here either the sun or the resplendent Lord.

Samanam, समानं , along with me (समानं मयासह — Sayana)

Asmai, अस्मै, for him, for Indra.

Anapayrta, अनपावृत्, unceasing, continuous (अनपावृत् अपगतिपहितम्)

Navyam brahma, नव्यं ब्रह्म , new song (ब्रह्म स्तोत्रम्)

Pṛstheva, पृथ्वेव, like perticularised praises. (पृथ्वेव पृथ्व संज्ञकानि स्तोत्राणीय — Sayana)

Janimai, जनिमानी, born at sacrifices (जनिमानि यक्षेषु जातानि), See also III. 4.10;

38.8; IV. 1.7; 27.1; VII. 2.10; 42.2; 60.3; IX. 83.4; 108.3; X. 89.3

Aryah, अर्थ , enemies (अर्थः अर्धन् सङ्ग — Sayana)

Vicikaya, विज्ञचिकाय , overcomes (विविकास विक्निति); also knows

Sakhayam na ise, सटायं न इपे, desires no friend.

- 4. Sagarasya budhnat, सगस्य बुप्नात्, from the depths of an ocean or the firmanent, sagarah and samudrah are synonyms of antariksa (Nigh. I.3).
- With infused energy, rushing to the attack, shaker, impetuous, great hero and foaming, Soma surpasses all plants and trees. All the counter measures did not deceive Indra.

This verse is applicable to Soma and Indra both. Indra is called Soma also.

Apantamanyuh, अध्यन्तमन् , with infused energy (अध्यक्ति मन् : — Yaska, Sayana) appeasing wrath — Wilson).

**Tṛpala'prabharma**, तृपसाठप्रमानी, striking quickly; rushing to the attack (ध्रावाभिक्षिप्रप्रकारी — Sayana; विद्याप्रकारी, तृप्रप्रकारी — Nir. V. 12)

Dhunih, पुनिः, shaker (पुनिः पुनोतेः — Yaska; शकूणां कम्पविता, intimidating focs — Sayana, Wilson).

Simivan, तिमीप्यम्, doer of great deeds (or impetuous) (तिमीयान् कर्मवान् — Sayana ; तिमीत कर्मनाम । तामपतेर्वा । तामपतेर

Saruman, शहमान्, possessor of weapons or armed with weapons (शहम् हिसकमापुषम्, रुकमान् आपुषपान् — Sayana, i.e. a great hero), see the follow terms: सहः — I.172.2; 186.9; VIII.67.15; 20, शहमः VII.71.1; VIII.18.19; X.99.7 शहरमान्:—X.89.5.

Rjisi Somah, ऋषीयो सोमः, possessing the stale residue; foaming Soma. (ऋषीयो सोमः । यन्सोमस्य पूर्यपारस्यातिदिच्यते तद् ऋषीयपथ्यितं भवति । तेनचीयौ सोमः — that which remains as residue after Soma is strained is called rjisam, ऋषीयम्, i.e. something which is thrown away; hence Soma is called rjisi, i.e. containing the residue — Nir. V. 12).

Rjisi is an epithat of Indra also, the wielder of thunderbolt. (cf. ऋगैषे क्यों — V.40.4)

Indra is also called rjisi, because his steeds are fed on the residue of Soma (cf. बच्या ते हरीयाना उपक्रतीयं जिल्लाम् — Kuntapa Adhyaya 66); perhaps an untraced reference; Nir. V. 12).

Wilson writes about this verse: "This verse is obscure, partly because the words are unusual, partly because there is a confusion between Indra and Soma. Yaska does not afford much aid."

6. Soma whose (greatness) neither heaven nor earth, nor waters, nor atmosphere, nor mountains (fathomed), has flowed.

Aksah, असाः, flows; according to some Aksah is derived from अस्, to go; see also IX. 107.9; Samaveda: अनुषे गोमान् गोमारकः। सोमोदुग्योभिरकाः 1 — when the cowherd dwells with kine in a watery place, Soma flows from the milked cows — Nir. V. 3; असाः क्रांते — Sayana; Rv. IX. 107.9; Samaveda II. 3.2.12.2 (998)

Viluh, वोद्धः , firm (वोद्धः दृबम् — Sayana).

10. Indro diva indra ise prthivyah, इन्होदिव इन्ह की पृथियाः — Indra rules heaven, Indra the earth — As an illustration of the indirectly addressed verses composed in all the cases of nouns, but the verb of the third person— पर्यक्षकृताः सर्वाभिनभिविषवितिभिर्युज्यन्ते । प्रयम पुरुषश्चाख्यातस्य — Nir. VII. 2).

Medhiranam, मेभिएणाम्, men of wisdom.

Kseme-yoge, क्षेमे-योगे, for the preservation (क्षेमे), and acquirement (योगे). योगऽक्षेत्रम् — X. 166.5

योगे क्षेमे - V. 37.5; VII. 54.3; 86.8; X. 89.10

11. Ksistibhyah, वितिष्यः , than the mankind; than the land (वितिष्यः मनुष्येष्यः) (वितयः मनुष्येष्यः) (वितयः मनुष्येष्यः) (वितयः मनुष्येष्यः)

Aktubhyah, अन्तुस्यः, than the nights (परिष्यः)

Dhaseh, पासे than the raceptacles; the holding space (पासे धारकायाना — Sayana)

Jmah, न्यः, then the earth (न्या पृथियोगाय — Nigh. 1,1)
Prathasah, प्रथसः, than the extension or space (प्रयसः प्रथिमः — Sayanu)

12. Hetih, हेति:, bolt or weapon (वज्रक्यनायुष्प — Sayana)
Hesasa, हेपसा, with loud-sounding bolt or arrow (गन्दक्यरिण्या केन्द्र —
Sayana).

Asinva, असिन्वा , invincible (असिन्वा मेदनग्रहतम् — Sayana).

- 13. Anu, 37, follow, in service of, attend.
- 14. Karhi, svit, कहिरियत, when (कहिक्दा)
  Raksah, रखः Raksas, wicked persons, evil forces.
  Bhindah, विनदः, to cleave; to exterminate (विनदः अधिकः Sayana).
  Mitrakruvah, विज्ञह्यः, enemies of friendly people (विज्ञह्यः विज्ञाणां कृष्य कर्मण कर्ताचे जनः those people who treat or injure friends with cruelty. Sayana).
  The term mitrakruvah does not occur anywhere else in the Rgveda.
  According to Wilson, Mitrakrus are a kind of demon.
- 15. Oganasah, ऑगलासः, they who gather in groups. (ओगलासः संयोधनः 'Sayana') Andhena tamasa, अन्ति तपसा, with dense, thick or gloomy darkness.
- 16. Sahutim, सहति, collective praises (सहति स्तुतिम् Sayana); massprayers; community praises.
- 17. Visvamitrah, विस्वानिकाः, friends of universal popularity; friendly to everyone.

## Hymn 90

For verse 16, see Nir, XII. 41

The deity or the devata is Purusa, the Cosmic Man, and hence it is called the Purusa Sukta. The Rsi is Narayana, नायगण, a conceptual name, — not a historical person. The entire hymn has 16 verses in the Anustup metre (32 syllables), except the last verse in Tristubh (44 syllables). It is repeated in the Yajurveda also with verbal and sequence variances, (XXXI, 1-lc); and also in the Atharvaveda (XIX.6). The word "purusa" (क्क) means "living spirit embodied". The soul; when born in a body of annamaya, pranamaya, manomaya, vijnanamaya and anandamaya sheaths, is known as "purusa". God, present as if (as He is) in His entire creation is also known as the Virat Purusa (Cosmic Person) or Cosmic Man. The Society Organism, with all classes of men and other living beings, is also called purusa.

Purusah (पुरुष: person) puri + sadah (पुरिष्णद:), i.e., one who sits in a city); or is derived from the root प्, to fill, i.e. he fills the interior with reference to the inner soul (पुरुष: पुरिषाद:। पुरिशय:। पूरवर्तवी:। पूरवरवतित्वनापुरुष - पिप्रोत्व — Nir. II.3)

This entire universe is filled by that inner soul, to whom there is nothing subsequent, than whom there is nothing more minute, nor more great, and immovable like a tree, who alone lives in heaven:

यस्मात्परं नापरमस्ति किचित् यस्मान्ताणीयो न ज्यायोस्ति कविचत् । वृक्ष इव स्तन्ध्यो दिवितिष्ठत्ये – कस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वम् ॥

X. 10.23; also Sveta, up. 111.9

- Tait, Aranyaka,

In another passage of the Nirukta, we have purusa (पुरुष, man) puri +saya (i.e. city-dweller (पुरुषं पुरिशय इत्यावक्षीरन — Nir I.13; पुरि संसारे शेते सर्वमिष्य्याच्य काति, स पुरुषः परमेश्वरे, God rests in the complete creation and He is also purusa. Daya. The soul rests in a city (the human body, for example) which has eight cakras and nine doors (अष्टाचका नवहाय देवांनपूरयोध्या — Atharvaveda XII.2.31)

Why God, the creator, the all-pervading, is purusa or city-dweller, Dayananda writes: पुरि सर्वीस्मन्तेसारिजिष्णाप्य सीदित वर्तत इति, पूरकोर्ता या स्वयं प्रापेश्वर इदं सर्व जगत् स्वस्वरुपेण पूर्यात व्याप्नोति तम्सात्म पुरुषः। The entire universe, being omnipresent, is our Lord's city; He fills it up completely by His own nature; He is all-pervading; and hence our Lord is called purusa, The verses of the Purusa-Sukta occur in all the four Vedas, with occasional differences. The concordance is given in the following table:

| Rgveda, X.90                    | Yajuh, XXXI | Atharva, XIX.6 |
|---------------------------------|-------------|----------------|
| 1. सहस्रशीर्षां                 | 1           | 1*             |
| 2. पुरुष एवंदे०                 | 2           | 4              |
| 3. एतावानस्य॰                   | 3           | 3*             |
| 4. त्रिपादूर्ध्वः               | 4           | 2.             |
| 5. तस्माद् विग्रह॰              | 5           | 9*             |
| <ol> <li>वत्पुरुषेण०</li> </ol> | 14          | 10             |
| 7. तं यतं वर्हिषि०              | 9           | 11*            |
| 8. तस्माद्यज्ञात्सर्वा॰         | 6           | 14             |
| 9. तस्माधज्ञात्सर्वहृत ऋच •     | 7           | 13             |
| 10. तस्मादश्याः                 | 8           | 12             |
| 11. यत्पुरुषेव                  | 10          | 5              |
| 12. ब्रह्मणीऽस्य॰               | 11          | 6*             |
| 13. चन्द्रमा मनसो               | 12*         | 7              |
| 14. नाम्या आसीदः                | 13          | 8              |
| 15. सप्तास्मा                   | 15          | 15             |
| 16. यज्ञन यज्ञ=                 | 16          | _              |
|                                 |             |                |

(Asterisks indicate verbal differen

The thirty-first chapter of the Yajurveda has in all 22 verses, the last six of which are unique by themselves. The Atharvaveda verses have significant verbal differences (particularly those marked with asterisks. The last one (16): मून्नों देवस्य बृहतो अंशतः सन्त सन्ततीः does not occur anywhere else in the Rgveda or the yajurveda. In the Samaveda Samhita, the verses 617 to 621 (1.6.3.4.3-7) have the Rsi as Narayana, and Purusa as devata. (सहस्रतीयाँ । त्रियानूष्याँ ०, पुरुष एवेदं ०, तावानस्य महिमा०, and ततो विषड० – verbal differences).

Sayana and Mahidhara concur in identifying Purusa with Viraj, the aggregate of all living beings, spirit embodied in the egg of Brahma, i.e. the universal spirit animating all creation. (तस्मात् आदिपुरणत् विग्रद् बहाण्ड देहः अनायत उत्पन्नः । विविधानि ग्रन्तते वस्तृत्यवेति विग्रद् । ...... । परमात्मा स्वयमेव स्वकीयपा मागया विग्रह देह बहाण्डस्पं सृष्ट्धा तत्र जीवस्पंण प्रविश्य ब्रह्मण्डिपमानी देवतात्मा जीवोऽभवत् — Sayana on X. 90.5). Sayana was unnecessarily influenced with Sankara's Neo-Vedantism. Dayananda also commented on the Purusa Sukta in his Rgvedadi-bhasya-bhumika, the Yajurveda version. This hymn has also been translated by Colebrooke (Misc. Essays), Burnouf (Introd. to the Bhagavata Purana).

- 1. Sa bhumim visvatah vṛtva dasangulam ati-atisthata, स पूर्म विश्वतः पृत्व दशाहगुलं अति अतिष्ठत् investing the earth in all dimensions exceeds it by a space measuring ten fingers.
- 2. Sahasra sirsah, सहस्र शोर्षः, a thousand heads, by thousand is meant an infinite number (सहस्राणि असंख्यातानि अस्पदादोनां शिर्धास यस्मिन् पूर्णे पुरुषे परमात्मिन स सहस्रशोर्ष पुरुषः) thousands of heads, of men and other creatures are in His creation, and hence He is called as one with a thousand heads. And similarly, He is one with infinite number of eyes, feet etc. (सहस्राक्षः सहस्रपात) Daya.

Atya atisthat dasangulam, अत्यतिष्ठत् दर्गानुलन्, Mahidhara and Sayana both interpret on same lines. According to Mahidhara, it may also mean that the human soul, extending from the navel, takes up its abode in the heart — a doctrine supported by the upanisads also. Hence Colebrooke renders it "Stands in the human breast".

According to Dayananda, the whole creation is of ten-fingers measure (दशांगुलम्), by analogy: the ten are 5 gross elements (earth fire, air, water and ether), 5 subtile elements in the casual form — thus the ten components; the ten may equally by 5 vital breaths (prana, apana, vyana, samana and udana) and 4 antahkarana catustaya — the mental system, mind intellect, citta, and ego (मन, बुद्धि, चिन, and अहंकर) and the tenth, the soul itself. (दशांगुलमिति ब्रह्मण्ड हदयोपलक्षणम् । अंगुलमित्यवयवोपलक्षणेन मितस्य बगतोऽत्र प्रहणं भवति — See Rg. Bhumika — Dayananda).

condition for the food of living beings (Wilson). He rises beyond by food, or He is that which expands by nourishment (Muir); that which grows by nourishment (Colebrooke); according to Dayananda, the material cause, the Prakṛti is the anna or food, by which He creates (पुरुषे यद्यस्पद्देन पृथिष्यद्विता बगता सम्वतिग्रेष्ठति व्यतिरिक्तः सन् बन्यदि ग्रेष्ठतेरित, तस्मत् स्वयमनः सन् सर्व बन्यति; स्वसामध्यदि कारणत् वर्ष वमदुत्यद्वित); by His own nature. He as the First Cause creates the entire universe out of the material cause, the Prakṛti, while He himself remains aloof and undergoes no change — Daya.). According to Sayana, the food of living beings is anna. (यत् यस्मात् कारणाद् अन्तेन निमित्तपूर्तेन, अतिग्रेष्ठति स्वयत्यमं कारणादस्यामतिक्षस्य परिदृश्यमानां बगदवस्यां प्राप्तिति तस्मत् प्राणिना कर्मफलभोगाय बगदवस्यां स्वीकारानेदं तस्य वस्तुत्वम् —Sayana

Brahman or the Supreme Reality assumes the condition of the world in order that sentient beings may enjoy the fruit of their acts; but that is not his true condition. The notion is that the supreme spirit, which in its own state is inert (inactive) and undiscernible, becomes the visible world, that living beings may reap the fruits of their acts, and in-as-much-as-they may thereby acquire moksa or final liberation, the supreme spirit is the lord or distributer of immortality (anna = matter or Prakṛti — Max müller — Wilson.)

Uta amrtatwasya isanah, उत्तअमृतप्रचस्य ईतानः lord of immortality (देवत्वस्य अर्थ ईतानः स्वामे — Sayana); He is the giver of immortality, i.e. giver of moksa, or final liberation (उतापि स एवेशान ईचमशोतः सर्वेशवध्युतत्वस्य मोक्रमावस्य स्वामेदातास्ति — Daya.)

3. Padah asya visva bhutani, आदोऽस्य विश्वापुतानि — all beings are only one-fourth of Him. God is all pervading. The entire cosmos occupies only a quarter of Him. The rest three-fourth of our Lord is void (अस्याननतामाम्य्येयरेक्स्य विश्वानि प्रकृत्यदि पृथिवी-पर्यन्तानि सर्वाणि मृतान्येकः पादोऽस्ति एकस्यादे पृथिवी-पर्यन्तानि सर्वाणि मृतान्येकः पादोऽस्ति एकस्यादे प्रशिवो सर्वि विश्वं करित — Daya.).

Tripadasya'mrtam divi, विपादस्याज्ञम् दिवि. His other three-fourths being immortal abide in heaven (अस्पदिवि घोतनात्मके स्वस्वक्षेऽमृतं मोश्रमुखमति । त्याज्ञस्य दिविद्योतके संसारे विपाज्यबगदित । प्रवारम्यमानं वातं बगदेक – गुणमति, प्रवाराकं च तस्मत् विगुष्पमिति — The manifested world is only in one-fourth of Him while the manifaster Himself is three-times that much — Daya.).

- 4. Sasananasane abhi'vyakramat, सक्तन्तराने अधिकाक्षण, went to all animate and inanimate creation (पदेकमशनेन घोजन करणेन सह नर्तवानं चंगमंबीय-चंतन्त्रदि सहितं चाण, डिकीयमनशनमधिकायानमशन घोजनं परिमंतिक पृथिकादिकं य यज्याई बोवसम्बन्धारीयं वाग्दकति, तदुमयं तस्मात् पुश्वस्य सामध्यंकारणादेय जायते Daya.). The one is the living world of embodied souls, and the rest is the life-less inert creation.
- 5. Tatah, का, from Him; from that one-fourth (का: अविद्युक्त, from the adi-purusa; from the first one Sayana).

Virajo purusah, विकोद्धाः, from the first man, from the adi-purusa; purusah (क्षाः) the presiding male or spirit; "life"; the Supreme Spirit who by His delusion (क्षा of the Vedantins) created the body of Viraj, i.e. the Brahmanda, the egg of Brahma and entered into it in the form of life (Wilson: Sayana).

6. The sacrifice is conceptual or mental (मनसा हिक्यूदेन संकल्प — Sayanil). Here is a reference to the cosmic sacrifice which always proceeds on. The spring season (with months madhu and madhava — Caitra and Vaisakha (मयु-मायवः चैत्र-वैशाख) are its butter; the Summer season is the fuel (corresponding to the months sukra and suci jyestha and Asadha, सुक्र-सुधिः अपेट-अव्यवः सु), and the autumn season is the oblation — material corresponding with months is and urja. Asvina and Karttika. (१४-ऊर्जः आरिवन् – कार्सिक).

| Season                | Vedic Months    | Constellation Months |
|-----------------------|-----------------|----------------------|
| Spring, Vasanta       | Madhu-Madhava   | Caitra-Vaisakha      |
| Summer, Grisma        | Sukrah-Sucih    | Jyestha-Asadha       |
| Rains, Varsa          | Nabhah-Nabhasya | Sravana-Bhadra       |
| Autumn, Sarada        | Isah-Urjah      | Asvina-Karttika      |
| Snowy Winter, Hemanta | Sahah-Sahasya   | Margasirsa-Pausa     |
| Winter, Sisira        | Tapah-Tapasya   | Magha-Phalguna       |

(See Yv. XIII.25; XIV.6; XIV.15, XIV. 16; XIV.27; XV.57 respectively).

According to Sayana and others, the Gods immolated the Cosmic Man as the victim upon the sacred grass (यत्पुरुवेण इविवादेवा यत्रमतन्वत); and from this victim the creation started as given in verses 8 to 11.

7. Devah, देवाः , men of enlightenment (देवाः विद्वासः — Daya.).

Sadhyah, साध्यः — competent persons; according to Sayana, such persons as are competent in creation like Prajapati and others (साध्यः मुख्यस्य संग्याः प्रवासः — Sayana); according to Dayananda in human society, Sadhyas are not conceptual persons; they are adepts in any sphere of competency, scientists and technologists (साध्यः सामानवः स्वासामाय); and in that sense, an enlightened person, or an expert may be called a Sadhya साध्याः स्वितः — Daya.). This word is used twice in the Purusa Sukta, and once in the First Book of the Rgveda.

साध्यः — 1.164.50 (आगवाधिष्मा): X.90.7; 10 and no where else in the Rgveda. (In the Cosmic Creation, God, the creator, does not take help-from any Jiva, either mukta or in bondage.)

Barhisi, महिष, in the barhi or yajna: महिष मोनस यंत्र — Sayana): in the cavity or space in the heart (महिष हृदयानारे — Daya.).

Barhi, बहि, is a word of wide connotations and it has been used with several modifications in the Rg Samhita, the most common being barhih and barhisi:

चर्कः = 1.13.5; H. 3.8; HI. 4.4; IV. 9.1; VI. 11.5; VII. 2.4; VIII. 1.8; IX.5.4; X. 30.15 and numerous other entries.

चहिः - (all anudatta) - II. 3.4; X. 70.4

बहि इय - I. H6.1; V. 12.5

बहि:ऽस्थाम - III, 42.2

महिषः - VI. 12.1: VII. 33.1: 43.3; VIII. 13.4: 15.5; X. 35.9: 131.2

चर्किंग - 1.12.4; H. 6.8, HI. 35.6; IV. 6.4; V. 11.2; VI. 16.10; VIII. 13.24; IX. 19.3; X. 14.5, and others.

बहिप्छम् - 111, 13,1

बहिप्पती - I. 117.1

बहिप्पते - I. 51.8; 53.6; V. 2.12

बहिष्मत्ऽभि - VIII. 70.14

बहिष्मान् - IX. 44.4

बहिप्येष - X. 15.5

बहिऽसद: - IX. 68.1; X. 15.3; 4

बहिंडसदम् - 11. 3.3: V. 44.1

चहिऽसदा - VII. 2.6

बही: - IV. 16.12

8. Yajnat, यज्ञात्, Here, according to Dayananda, the word Yajnat is used for God, the creator, "from Him" (मध्यितानद लक्षणात् पूणात् पुरुषात्)

Sarvahutah, सर्वहुतः, from the most revered, most invoked all-powerful God, (सर्वपून्यात् सर्वोपास्यात् सर्वशक्तियतः पराह्मणः — Daya.).

Tasmat Yajnat sarvahutah, तस्मात् यज्ञात् भवंहुतः — from that victim in whom the universal oblation was offered, (सर्वात्मकः पुरुषः यस्मिन् यज्ञ हृषते, सोऽयं सर्वहृत् । तस्मात् मानसात् यज्ञात् — Sayana, Wilson).

Pṛṣadajyam, प्वराज्यम्, any food that sustains is Pṛṣad, derived from "पृषुसेचनेयातु । पर्यन्ति सिज्यन्ति धुन्तिवृत्त्पादे वराकमनादि यस्तु यस्मिस्तत्प्यत् — Daya.).

Ajym, आज्यम्, clarified butter or ghee, Butter, honey, milk, all these are ajya (पृतं मथु दुग्चादिकं आज्यम् — Daya.).

Three kinds of animals, wild animals (आरण्या वनस्याः), cultivated or

domesticated like cattle (म, अरब, अब and अधि, cow, horse, goat and sheep and vayavya, or birds, i.e. those who fly in air (वायुसह चीमान् परिमा — Daya.).

Vayavyan, वायव्यान्, birds and the like. Also over whom Vayu presides (वायव्यान् वायु-देवताकील्लोकप्रसिद्धान् — Sayana; वायवः स्थेत्यार वायुवी अन्तरिक्षस्याध्यक्षाः अन्तरिक्ष देवत्याः वायुवी प्रशावः वायव एवैनान्यरिद्धाते — Tait. Br. III. 2.1.3)

9. Tasmat yajnat, तस्माल्यजात्, from that yajna; yajna = Visnu = the all-pervading Lord (पक्षेषे विष्णुः SBr. I. 1.2.13) or from that cosmic sacrifice. (यज्ञार पूर्णात् पुरुषात् सर्वहुतात् सर्वपूर्णात्, सर्वेप्रास्यत् सर्वरागितमतः परम्नाताः — Daya.). "From that simple portion surnamed the universal sacrifice", meaning Purusta as the world (Colebroke); yajna means the material of sacrifice (यज्ञ = यज्ञसाधन) i.e. victim.

Reah, ऋषः, the Rgveda or poems. Samani, सम्मानि, the Samaveda or lyries, the songs. Chandansi, छ∹र्ति, the Atharvaveda, the metres Yajuh, बदुः the Yajurveda, the prose, the formulas.

- 10. Asvah ca ubhayadatah, अश्वाः च उपयादतः the horses were born, as well as the animals having two rows of teeth: That is camels, asses, and donkeys were also born early in the creation. (व के चाश्वातिरिक्तः गर्दमादयोऽत्रक्तराख्य उपयादतः उपयोर्धगायो र्दन्ता येथां ते उपयादतः Mahidhara; उपयो दन्तो येथां त उपयादतो, ये केच्द्रिपयादता उष्ट् १ गर्दमादयस्तेऽप्यजायन्त Daya.)
- 11. Yat purusam vyadadhuh, यतुष्यं व्यद्युः , from that cosmic Man, or the Cosmic Creator, Lord Paramesvara, or in that society, comprising of human population.

Katidha vyakalpayan, how many social divisions did come out. (यद्यस्मादेवे पूर्वोक्तलक्षणं पुरुषं प्रत्मेश्वरं कतिथा कियताकारैः व्यकल्पयन् सामध्यागुणकल्पनं कुर्वन्तीत्वर्धः — Daya.)

The Society represents a person, then on this allegory, what constituted its mouth, its arms, its belly or thighs, and its feet. The answer is given in the next verse.

12. The Brahmana the class representing intelligentsia is mouth; that working for defence and safety, i.e. Ksattriya represents the two arms. The producers and distributors of wealth represent the thighs (the Vaisyas); the labour class or the Sudra represents the feet. Ajayat is as good as jayate (अजयते = जायते) because in the Vedic language, there is no restriction of tense: छन्दिस लुद्द लद्द लिट: — Panini III. 4.6; सामान्यकाल त्रयो लक्या विधीयन्ते — Daya:)

Brahmana, men of learning and of exemplary character (य विचादयो मुख्यगुणः सत्यधाषणोपदेशादीनि कर्माणि च सन्ति, तेम्यो ब्राह्मण आसीत् उत्यन्तो मवति — Daya.).

Ksattriyah, or Rajanyah, श्राप्तेषः = एजन्यः, persons with strength, valour and courage — बलवीर्यादेलक्षणान्वितो एजन्यः श्राप्तिषः । तेन कृत आक्षप्त आसीद्रापानो क्यति — Daya.).

(Dayananda)

Vaisyah, वैश्यः, persons devoted to agriculture, animal husbandry, trade and business (क्ष व्यापायदयोगुन मध्यमारतेच्ये वैश्यः विशक्तानः — Daya.).

Sudrah, गुहः, the labour class, uneducated or illiterate, but good at manual work, of good physique, handsome, loyal, reliable and of high character (पोदेन्द्रिय नीयात्वमर्थान्यह मुद्दित्यादि गुणेभ्यः शुहः सेवागुणविशिष्टः पण्यीन्ताया प्रवर्तमानः — Daya.).

## 13 and 14. The allergory of the Cosmic Man continues:

Mind — Moon Indra — Agni (Lightning and fire)

Eyes — The sun Breath — Air or wind

Navel - Firmament Feat - Earth

Head — Heaven Ear — Quarters of space

## 15. Seven are enclosures (paridhis) -

I. Samudra or ocean —समुद्र

2. Vayu — arg

3. Clouds — मेपमण्डल

4. Rain water — वृध्-चल 5. Wind — वाय

6. Dhananiava — सुरूप वनस्थाय

6. Dhananjaya — सूख वनम्बर 7. Sutratma प्रतास्त

According to Sayana, the seven metres, Gayatri etc. are the seven paridhis; or the seven shallow trenches, three dug round the Ahavaniya fire place, three round the uttara Vedi, the northern altar, and the seventh dug round the sun, to keep off evil spirits.

Three into seven Samidhah, क्रिया समियः — Twenty one pieces of fuel wood, representing 12 months×5 seasons + 3 worlds + 1 sun = 21 (छ्रत्यससः पम्प्यतंवस् अय इमे लोकः असावादित्व एकविराः — Tart. Sam. V. 1.10.3) or the three classes of seven metres. (3x7): (i) with correct number of syllables; (ii) with a few syllables less, and (iii) with a few syllables more. According to Dayananda, 21 fuel sticks represent:

- 1 subtile triad of Prakṛti, mind (buddhi) and the soul.
- 5 Organs of senses (eye, ear, nose, tongue, touch)
- 5 Organs of action (speech, foot, hand, urinary, organ, bowels)
- 5 Tan-matras (colour, taste, smell, sound and touch)
- 5 Elementary principles (earth, fire, air water and ether).

#### Total 21

Pasum purusam, पत्रे पुत्रनं , purusa as seer (पत्रे सर्वहच्छः परवर्तति पत्तः , whosoever sees is pasu, one who sees the inner meaning, a गुडां, a seer (पत्तः परवरेः — Nir. III.16).

Also the bound purusa as the victim, (अवध्मन् विषय् – पुल्यमेव पशुल्वेन पावितवन्तः — Sayana) The word pasu is derived from the verb पशुः to see (an independent root, according to Yaska, not from दृष्); (see also SBr. VI. 2.1.4 — यदु पत्रयत्तस्मादेते पश्रवस्मादेते पश्रवस्मादेते पश्रवस्मादेते पश्रवस्मादेते पश्रवः।).

16. The gods worshipped sacrifice with sacred rites. Those were the first ordinances. Becoming great, they verily obtained heaven, where dwelt the earlier gods who are to be propitiated.

Gods worshipped Agni by performing sacrifies (i.e. by kindling fire). There is a Brahmana passage: Agni was the victim. They immolated him, with him they made sacrifice. Those were the first ordinances. Having become great, they verily enjoyed heaven together, where dwell the earlier goods who are to be propitiated i.e. who lead straight to the goal. "They are a group of gods whose sphere is heven" say the etymologists. The tradition is that that was the first epoch of gods. (अग्निंग अग्निमयंबन देवा: । अग्निः पगुगसीत् । तमालमन्त । तेनायंबन्त — Ait, Br. 1.16.36, 38-40, Tait, Sam. VII. 7.26.1); तान पर्माण प्रवपान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः संसेवन्ता । यत्र पूर्वसाय्याः सन्ति देवाः सापनाः । पुस्यानो देवगण इतिः नेष्ट्याः । पूर्व देवमुगिमत्याख्यानम् — Nir. XII. 41)

## Hymn 91

The theme of the hymn is Agni, the fire, the energy, fire-divine and the adorable Lord — The Rsi of this hymn is Aruna, the son of Vitihavya (अच्यो ), most likely a historical person. The indication to the dravya-yajna (ecclesiastical) is indicated by the verse 10 (which contains terms like Potr, Rtviya, Nestr, Agnit (Agnidhra), Prasastr, Adhvariya, Brahma and Grhapati (The verse occurs in Book II also as II. 1.2.

1. Damuna, दम्ना, the generous giver; the liberal; this is an epithat of Agni. We have in the Nirukta (IV.4) — Damunas, one who is inclined towards kindness, or one who is inclined to charity, or one wno is inclined to self-control (दम =self-control). (दमून दममना का। दानमना का। दानमना का); or also the word dama is a synonym of home, and hence the word damunas may mean "one who is devoted to home. (अपि वा दम इति गृहनाम। तन्मना स्पात् — Nir. IV. 4; दम गृहनाम — Nigh. III. 4; see मुख्ये दमूना अतिषिः दुवैषः — V. 4.5)

For damuna, see -

दम्सः — V. 42.12 दम्सम् — I. 141.11; III. 2.15; IV. 11.5; V. 8.1; X. 41.3 — VIII. 50.10 — I. 60.4; 68.5; 123.3; 140.10; III. 1.11; 17; 3.6; 5.4; 31.16; IV. 4.11; V. 1.8; 4.5; VI. 19.3; 71.4; VII. 9.2; X. 31.4; 46.6; 91.1 Idaspade, इळस्परे = इळ: परे — at the foot or foot-mark or base of Ida, Ida, इळा, is a synonym of earth also (Nigh. 1.1). In the ritual-literature, idaspada represents the Uttara Vedi, an altar constructed the north side (इळ: इळामा परे स्थान वत्तरविद्याम् — Sayana). In verse 4, see इळामा परे।

For इळ:, इळस्पति and इळस्पदे, see: इळ: III. 4.3; VII. 47.1; X.17.9. १ळस्पति — V. 42. 14; VI. 58.4.

इळस्पदे — I. 128.1; II. 10.1; VI.1.2; X. 70.1; 91.1; 191.1,

- 2. The emphasis: गृहे-गृहे, वने-वने, जनं-जनं, विशंविशाम् a charming construction.
- 3. Another charming construction: सुदक्षा दक्षैः क्रतुना सुकतुः काब्येन कविः वस्ति वसः
- 10. Repetition of II. 1.2.
- 12. matayah, vacah, rcah, girah, su-stutitayah, मतपः, वापः, श्रवः, गिरः, सुड स्तुतयः, laudatory words (भतपः); eulogistic words and voices etc. almost synonyms for words, Rks, words of praises, for obtaining wealth.
- 13. Jaya'iva patye usati suvasah, बायाऽद्यवपत्ये उसती मुञ्चासः like a loving well-attired wife attracting her husband.

For jaya'iva (जायेव = जायाद्भव), see I. 66.3; 124.7; IV. 3.2; IX. 82.4; X. 10.7; 71.4; 91.13; of these, I. 124.7; IV. 3.2; X. 71.4; and 91.13 are जायेव पत्ये उसती सुवासाः

## Hymn 92

The Visvedevah, Nature's all bounties, are the devata; and the Rsi Saryata, the son of Manu (भार्यको मानवः)

## Hymn 93

The devatah are the Visvedevah, all-gods or Nature's all bounties. The Rsi is Tanva, the sun of Pṛthu (কাৰ: পাৰ্য:)

These names occur in verse 15.

 Dyava-pṛthivi mahi bhutam uryin, द्यावाज्य्यिको महि पूर्त उवींम्, heaven and earth be great (महि) and spacious.

Yahvi nari na rodasi sadam nah, यहो नारो न रोहसी सदं नः, mighty rodasi be ever with us like wives (ladies). There are 24 synonyms of dyava — pṛthivi — Nigh. III. 30.

- 7. For Rbhu Vaja, and others, see earlier notes.
- 15.. For tanvah, see III. 31.2 and X. 93.15; for parthyah (ঘৰ্মা) ; there is no other reference in the Rgveda.

## Hymn 94

For verse 1, 2, 7, 9 see Nir. IX. 9; VII. 7; III. 9; II. 9 respectively

The deity is gravanah (प्रावाणः), a word, which has various meanings. In the Soma ritual, the word stands for the stores, used for bruising the Soma plant, and so extracting the sap. The rsi is Arbuda, a conceptual term (perhaps meaning the serpent also, the son of Kadru. In the latter Sanskrit literature, there are certain parables relating to Kadru and Vainateya.

The word Kadru occurs only once in the Rgveda (VIII. 45.26); it is interpreted by Ludwig as the name of a priest, but it more probably means a Soma vessel, अधिवत् कडूवः सुतमिन्द्रः सहस्रवाह्ये । अत्रवेदिष्ट चीन्यम् — VIII. 45.26)

For Arbunda, see अर्जुदम् — I. 51.6; II. 11.20; 14.4; VIII. 32.26 अर्जुदम् — VIII. 3.19; 32.3; X. 67.12

1. Let them proclaim. Let us proclaim. Address the stones who speak in return, when ye, O unsplit mountains, quick and rich in Soma, together bear the sound; i.e. invocation for Indra.

Sloka, रलोक, call; it is derived from the root ) (म्यू to break open. (स्लोक: मृजोते — Nir. IX. 9).

Ghosom, पोषम्, sound the word is derived from the root, भूग, to sound (पोषो मुप्पते — Nir. IX.9)

Sominah, सोमिन:, you are rich in Soma, or you are in the abodes of one who is rich in Soma. (सोमिनं मूर्य स्थेति वा। सोमिनो गृहेचिति — Nir. IX. 9)

2. Hotuscit purve havih adyam asata, होतुः वित् पूर्वे हिविः आवन् आसत — Even before the sacrificer, they taste the delicious oblations. (This is a panegyric of stones. Or else they may be both anthropomorphic and unanthropomorphic or else the unanthropomorphic appearance of the gods, who are really anthropomorphic, i.e. their counterself in the form of action.

Abhe krandanti haritabhirasabhih, अभिकन्दिन हरितेषियसपिः They shout with their green mouths. This is a panegyric of stones. As to the view that they are praised as associated with anthropomorphic objects, (we reply) that it is just the same (in the case of inanimate objects). (यथो एतत्पीहचविधिक ईट्यसंयोगीरिन्येतदिष तदृशमेव — Nir. VIII. 7).

7. Worship them, who have ten protectors, ten girdling circles, ten yoko-straps, ten binding thongs, ten reins, who are immortal, who bear ten car-pole, and when yoked are ten.

Avanayah, अवनयः, fingers; so called because they promote actions (अधनयोऽस्गुल्यो पवन्ति – अवन्ति कर्माणि — Nir III. 9); also they are so called because go foremost, or they act foremost, or they move foremost or they mark or they bend or from decorating (अस्गुल्यः कस्मात्? अप्रणापिन्यो पवन्तीति चा। अप्रणालिन्यो पवन्तीति चा। अप्रमालिन्यो पवन्तीति चा। अप्रमालिन्या पवन्ति चा।

Kaksebhyah, करोष्यः, girdling circles, since they illumine actions (कस्याः प्रकाशक्तीति कर्मणि — Nir. III.9)

Yokebhyah, योकेम्यः yoke-straps is explained by binding thong (योकाणि — Nir. III.9).

Yojanbhyah, योजनेष्यः , reins, since they penetrate actions (योजनानीति व्याख्यतम - Nir. III.9)

Abhisubhyah, अभीसूम्यः, carpoles, अमीरावोऽम्यरन्वते कर्माण

Dhuh, पृ:, poles; the word is derived from the root dhurv, पूर्व, meaning to hurt; the other meaning of the same root is to support (पूर्यवर्त्वयकर्मणः । इयमधीत-ग्रमुखे तस्मादेव — Nir. III.9).

9. Hari, हरी, two horses (हरी, अरवी — Sayana); the two forces: centripetal and centrifugal.

Gavi, गवि, with adhisavana carm, skin for filtration; also in the midspace, (गवि अधिवयण चर्मीण — Sayana),

Amsum, अंशुप्, Soma (अंशुं सोमप्; the elixir component.)

Indrah, रहा, the sun.

## Hymn 95

For verses 5, 7, 10 and 14, see Nir. III.21, X.47, XI.36; and VII.3 respectively.

Here we have in this hymn a dialogue between Pururavas and Urvasi, and therefore, conceptual (in no way historical) are also the persons named as Pururava and Urvasi (पुरुषा-वर्षती) of the verses ascribed to them. The devata, or the theme, is the purport of the remarks of both of them.

Rsis: पुरुषका ऐकः for verses 1, 3, 6, 8–10, 12, 14, 17 (देवता-उर्वशी) उर्वशी: for verses 2, 4, 5, 7, 11, 13, 15, 16, 18 (देवता-पुरुषका ऐकः)

Traditionally, Pururavas (पुरुष्यम्) is regarded as a hero, and Urvasi (उर्वक्ष) an apsara or nymph. We have a mention of them in the Satapatha Brahmana also (XI.5.1.1); see also III.4.1.22; also Kathaka Samhita (VIII.10); and Nir. X.46–47. Here in these texts several verses of the Revedic dialogue find a setting in a continuous story. In the later Sanskrit literature, Pururavas is regarded as a king (another reference to him in the Reg verse 1. 31.4. His epithet Aila, रेखः, (SBr. XI.5.1.1), descendent of Ida (रूबः), a sacrificial goddess) shows that Pururavas has not been a historical figure; most likely, he is mythological. The hymn is variously described by Yaska in his Nirukta. For references in the Regveda, see —

उर्वशी - V.41.19; X.95.10

उर्वशोः - IV.2.18

टर्षशोम् - X.95.17

वर्षश्याः - VII.33.1

पुरूखः - X.95.2; 5; 7; 11; 15.

पुरुखसं - 1.31.4

Sayana narrates a legend, which we shall give in abstract. Mitra and Varuna excited by the charms of Urvasi gave birth to Agastya, pronouncing at the same time an imprecation upon the nymph and condemning her to descend to earth and cohabit with a mortal. Ila or Ida, a Raja, having gone out hunting with the sons of Manu came to a place, where Uma, the daughter of the mountain, with her attendant nymphs, was worshipping Siva. In punishment for his intrusion, he was changed into a woman. Having prayed to Siva to be restored to manhood, he was referred to Devi, who allowed him to be alternately male and female, six months at a time. In the latter condition, Budha, the son of Soma became enamoured of her, and had a son by her who was called Pururavas and was Raja of Pratisthana (प्रतिपञ्च).

Pururavas became enamoured of Urvasi, who became his mistress on condition that if he should be ever naked in her sight except in bad, she should return to heaven; he was also to take charge of two pat rams belonging to her. They lived together four years, when one night, hearing the bleating of the rams, as they were being carried off by the gods, Pururavas sprang from the bed in pursuit, when a flash of lightning exhillited him to Urvasi naked. She consequently left him. Pururavas went in quest of her, and wandered about like one distracted, until he at length discovered her sporting

with her fellow-nymphs. He implored her to return, but she refused, calling him by various opprobrious names, as horse, brute, and the like (Sayana merely says vajra). This is the occasion of the dialogue of the present sukta, in which, however, Urvasi does not express herself in such unlady like language, nor are other particulars of the legend adverted to, beyond an illusion to the past cohabitation of the Raja and the nymph, and the unwillingness of the former to let her mistress depart. The Pauranika story is a very corrupt version conceived on the basis of a most natural dialogue in the present hymn. Sayana, in his commentary, quotes the Vajasaneyaka, or White Yajuh. But, in fact, we have not a trace of this dialogue in the Sukla Yajurveda Samhita. (Wilson).

5. Trih sma mahnah snathayo vaitasena, कि स्म माहः क्रमयो वैतसेन, thrice during the day hast thou embraced me (thrice a day, you used to have an intercourse with me.

Valtasena, वैतसेन, with penis; vaitasah and sepah (रेगः) are synonyms of penis. Sepah, रोगः, is derived from root राग्, to touch; and Vaitasah, वैतसः, it is faded (रोगः रागते स्पृशानिकर्मणः। वैतसो वितस्तं मवति – Nir. III.21; for Sepam, रोगः, see यस्यामुशनः प्रहम्म शेपम् – X. 85.37).

7. On his being born, the goers (gnah), sat together and the rivers flowing by themselves strengthened him, when, O Pururavas, the gods strengthened thee for the great battle, for slaying the barbarian.

Gnah, म्नाः, goers, i.e. waters, so called from going, or else the divine women, sat together (म्नाः गमनाद् आपः। देव पत्नयो या).

Svagurtah, स्वपूर्णः , flowing by themselves (स्वपूर्ताः स्वयंगामिन्यः - Nir. X.47)

10. Urvasi, उर्वशी, a name of naiad, or nymph, so called because she pervades wide regions (उत्तर्भगत्, to pervade), or she pervades by means of thighs (क्सभार्); or her desire is great (उत्तर्भगत्, to desire. (उर्वरप्यंत्व। उर्वप्यस्तुते। उत्वर्ष वर्षोऽस्यः – Nir.V.13).

Apsarah, अपसरः, a naîad, a nymph, is one who moves on water. Or else, the word अपसस्, apsas, is a synonym of beauty; it is derived from the negative of root परः, to devour; it is not to be devoured, but to be gazed at, or to be made pervasive (अपसर अपसारिणी। अपि याप्स इति रूपनाम। अपसारे। अपसारोपे पवति। आदर्शनीयम्। व्यापनीयं वा — Nir. V.13)

Apsara is one who possesses a beautiful person (तदा भवति रूपवती); the beauty is either acquired by her or given to her (तदनपातमिति या। तदस्मै दत्तमिति या। On seeing her, the seminal fluid of Mitra and Varuna fell down (तस्य दर्शनान्मियावरुण्ये तिश्चस्कन्द – Nir.V.13; Yaska refers to the verse: उतासि मैग्रवरुणो वसिस्टो वंश्या यहान्मनसोऽधि। जातः। इप्से स्कन्नं ब्रह्मणा दैव्येन विश्वोदेवाः पुक्तरे स्वाद दन्त – VII.33.11 Vaistha was born from the mind of Urvasi).

Urvasi, in fact, is lightning (विद्युत्) — वर्वसोविद्युत् (Durgacarya on the Nirukta; नित्यपत्ते तु वर्वसो विद्युत् —Skanda—svami; वर्षम्यस्युते, बहुव्याप्येति अकारो पह्व्यापिनी विद्युत्; since she is pervasive, and hence lightning; अध्या विस्तृताच्या पाराच्या सुक्तादांच्यामरनुते व्याप्योति कि विद्युत्, and thus Urvasi is a synonym of lightning. She flows through dry and wet both, she moves across clouds, across and through and through waters and hence, she is also known as apsara (अस्तर अप्तारिणे । अप्युक्तारिणे । आपो अन्तरिश्च नाम — Nigh. 1.3; अन्तरिश्च सारियो; apah, अपः is a synonym of atmosphere or midspace; lightning flashes through the midspace and hence she is apsara.

Apsah is synonym of beauty (अपः रुपनाम - Nigh. III.7); lightning is charming and beautiful.

The hymn deals with rains, clouds, and lightning.

14. Sudevah adya prapatet anavrt etc. सुदेवो अद्य प्रभोदनावृत्., the benevolent god may fly forth today and never return (quoted by Yaska, Nir. VII.3)

In conclusion, we may say, that Pururavas in this hymn may be: cloud, air, an enlightened person; and consequently urvasi would be lightning (বিদ্ধুন), speech (বাৰু) or a handsome lady (স্বৰ্ধা).

## Hymn 96

Indra's two horses, हंगे, are the deities (हरि खुतिः) and Rsi is Baru of the race of Angiras; or Indra's son Sarvahari (क सर्वहरिकेंद्रः).

The two horses represent the centrifugal and centripetal forces; tending away from a centre (to flee from) is centrifugal; and tending towards a centre is centripetal; They may be called efferent and afferent respectively (efferent, i.e. conveying outward or away; and afferent, i.e. bringing inward as nerves).

In this hymn, we have the usual details which relate to Indra: his two bay horses (1), Indra going to sacrifice, the Soma juice, golden-tinted (2), Indra showering rain like beautiful butter (1); his thunderbolt, or his punitive justice (3); bolt made of iron (3); Indra as the sun placed in the sky, like the banner (4); by His thunderbolt, with yellow jaws, he destroys all foes (Ahi, अहि. 4). Indra has yellow locks (हरिकेश), the moisture – absorbing rays (5).

The following terms are expressive in verse 5; हरिकेश, हरिवात, अहर्यचा, हर्यतम्, हर्यीसं.

हरिकेश - हरितरोमक्त् अश्व , with yellow locks.

इरिजात - हरितवर्णः with golden huc.

अहर्यमा - अकामयमाः, स्तोत्रे हविर्याः desire the oblation, हर्यतम्-कान्तम्; delightful (for सर्थः the food)

हर्यंसि कामयसे thou desirest

Similarly, हरिवर्त, harivantam, in verse 7 means the sacrifice in which the Soma is presented. In verse 8 we have हरिस्पताचः, yellow-bearded and हरिया, the drinker of yellow (Soma) (हरितवर्ण सोमया – Sayana). In verse 9, we have हरियो, any word for तथ, the two bay-horses; or for the हरित वर्ण करीनिके; and हरियोरिक्रो, yellow jaws.

Finally, in verse 13, Indra is Lord of horses, drinks libations; the sacrifice is for Him alone; He exhilarates with sweet Soma; He is the showerer of rain.

### Hymn 97

For verses 1, 3 and 11, see Nir. IX.28; VI.3 and III.15 respectively.

Medicinal plants and herbs are the deities and the conceptual Rsi is Bhisaj, भिष्य (the physician), the son of Atharvan (भिष्यापर्यका). This hymn is repeated in the Yajuh text, XII. 75-96, 101, with verses 20 and 21 transposed in the yajuh as 95 and 94. The Yajuh Samhita has four verses extra on the same theme, 97 to 100.

1. I think, there are indeed one hundred and seven abodes of the lawny ones, the herbs, that were produced three ages before the gods, in days of yore.

There are three kinds of abodes, i.e. places, names, and species. Here species are meant. Or else, there are seven hundred vital parts of man, the herbs are applied on them (धामानि त्रचाणि प्रवित । स्थानानि । जन्मानीति । जन्मान्यत्राभिक्रतिनि । सस्यत्राते पुरुषस्य मर्मणां तेष्वेना द्यतीति वा — Nir IX.28)

- 3. Virudhah, बोरुप:, herbs; they are so called from growing (बिरुष) आष्पयो भवन्ति । विरोहणात् : Yaska quotes for this word: बॉरुप: पार्ययच्यवः Herbs are our means of salvation (Nir. VI.3).
  - 9. Iskṛtih, रप्कृति , is the mother of plants, and hence you are

Niskṛti; तिष्कृतिः Both the words have same connotation; the unmaker or remedies of diseases, (nis, निष्, becomes is, रूप्, by dropping the particle, n - प्- विष्कृति व्यापि नाशयतीति विष्कृतिः नि शब्दो बहुलम् III.1.17; इति प्रतिशास्य सूत्रेणोपसर्गैकदेश नकार लोपः and thusनिष्कृति becomes रृष्कृति – Mahidhara on yv. XI.83).

11. Atma yaksmasya nasyati pura jivagṛbho yatha, आत्या यश्मस्य नश्यक्षे पुरा जीवगृभी यया; the soul of consumption perishes before-hand as that of a captive bird. (Nir. III.15)

Atma, आत्मा. the soul; the word is derived from the root अत् (at), to go, or आप् (ap), to obtain, i.e., it may be called "obtained", in the sense that it is omnipresent. (आत्मा-ततेवा। आपेवा। अपि वापा इव स्थात्। यायत् व्यापितमूत इति – Nir. III.15)

Jivagṛbhah, जीवज्यमः like a captive soul, or like a captive bird. (जीवानां राजुन्यदीनां प्राहकाद व्यापाद् पथा जीवानश्यनि, तदवत् - Sayana)

A vivid description in favour of plants, to be used for medicinal practices: hundreds are the applications of these herbs, a thousandfold is their growth; they fulfil hundreds of functions (2). They bear flowers and fruits (पुणवती: प्रमुखी:). The physicians are given fee in kind: horse, cow and garments (4).

The plants mentioned by name are asvattha and palasa (अरवत्य, पलाग); asvavati (अरवायती), somavati (भोगवती), urjayanti (रुजेयत्ती) and udojasa (उदोजस).

13. Kikidivina, किन्दिया, name of a bird; making the cry ki-ki; perhaps an epithat of the bird casa, चर्च (Mahidhara).

Nihakaya, निहाकमा, iguana (गीधिकमा-Sayana)

Casena, चलेण, name of a bird; or bird in general. Mahidhara thinks that in this verse, there is an allusion to the several diseases arising from vitiated bile, phlegm and wind. But this is not correct.

These three words ফিকিইৰ, নিয়কৰা and ঘৰ্ণৰ do not occur anywhere else in the Rgveda.

- 22. All the medicinal plants enter into a dialogue (समकरन संबाद कृतवत्यः) with Soma Raja; "To whomsoever sick person the Brahmana physician administers us, we cure him; we save him from death" (क्यं संवादस्तमाह। ब्राह्मणो यस्मे कृण्याय करोति, अस्मन् मृक्षादिना विकित्सां करोति । हे धर्मन् स्वामिन् सोम, ते कृणे नरे वयं परिवासित परवामः Mahidhara).
- Among all the herbal plants, you, Soma, are the best. To you all trees bow down.

### Hymn 98

For verse 5 and 7, see Nir.II.11; II.12 respectively.

Bṛhaspati and other devas or gods are the deities, and Devapi, the son of Rstisena, মহিণ্ডা is the Rsi (বৈদ্যাহিণ্ডা).

In the Nirukta (11.10-11), we have a legend as regards the origin of the particular hymn, which has also been quoted by Sayana.

- 1. The names of such devas have been quoted in the verse: Bṛhaspati, Mitra, Varuna, Pusan, Adityas, Vasus, Maruts, and Parjanya; they have been invoked to send rains for Santanu (क्यान्). For the devas, see our earlier notes, and also the Nirukta.
  - भुषस्थतः Nir. X.12; Rv. X.68.8 (protector or supporter of great).
  - भित्रः Nir. X.21-22; Rv. III.59.1 (he preserves us from destruction or because he runs measuring things together.
  - वरुप Nir. X.3-4; also Nir. X.5; Rv. V.85.3 (He covers) derived from Vf.व., to cover.
  - पून Nir. XII. 16; Rv. VI. 58.1; one of the names of the sun, when he goes on account of the increase of rays.

    Nir. II.13; Rv. II.27.1;41.6 (पद्धिम धेर्च पूर्णात समृत्री, He takes the fluids, during eclipse, he takes light of the luminaries, he blazes with lustre; he is the son of Aditi.
  - मस्तः Nir. XI.14; Rv.1.88.1 (they are of measured sound; measured brilliancy, or they run very much).
  - पर्यनः Nir. X.10; Rv. V.83.2 (clouds, one who gives satisfaction; favourable to men; the best conquerer; best progenitor; bestower of juices).

Santanave, शत्तववे, for Santanu; for getting water (सन्तर्ः शत्तवोऽस्तिवित च, शम्म-मैतन्त्रा अस्तिवित – Nir. II.12.; santanu means peace to thee, O body; or peace to him in his body. The word occurs only at three places (शम्द्रवतवे –X.98.1; 3;7) – only in the hymn, and nowhere else in the Rgveda.

5. The seer Devapi, son of Restisena, acting as the performing priest, knows how to obtain the goodwill of gods. He caused the divine waters to flow from the upper to lower ocean by means of rain.

Arstisenah (आधिरोण:) means the son of Rstisena व्यक्षिण; or of Isitasena (इस्तिसे) i.e. one whose army is mobilized. Army (सेन्न) is so called because it has a commander, or a uniform mode of marching (आधिर्वण व्यक्ष्तिणस पुत्रः । इस्तिसेनस्येति वा । सेन्य सेश्वरः समानगतिर्वा – Nir. II.11).

7. When Devapi, domestic chaplain to Santanu, and selected to be the performing priest, imploring kindled fire, the generous Brhaspati granted

him speech, which was heard by the gods, and which was the winner of rain (See Nir. II.12).

Purohitah, प्रोतितः, chaplain, so called because they place him in front (प्रोक्षेतः प्र प्रांद्रपति) – Nir. II.12.

Hotrayn vṛtah, क्षेत्रायकृतः, selected to be the performing priest, he imploring kindled fire (क्षेत्रय कृतः कृष्यसम्प्रोऽन्यस्यक् – Nir. II.12).

- 10. Navatih nava sahasra adhiratha, नवितः नव सहसः अपिरयाः ninety-nine thousand chariot loads (for एकोनशत one less hundred, the Vedic usage is नवित्रीय. Or it may mean ninety-nine chariot loads and thousands of cattle, (नवितः नव च तक्त एक्टी अपिरयानि सहस्र सहस्राणि च रथापिकानि गर्वा सहस्राणि च Sayana).
- 12. **Durgaha badhasva**, दुर्गहा कापस्य, demolish the strongholds or fortresses (दुर्गहा दुर्गहाल दु:केन गाहितव्यानि शत्रुपुराण Sayana; durga is one that could be captured only with difficulty.

### Hymn 99

For verse 12, see Nir. V.3.

The deity is Indra, and Rsi is Vamra, the son of Vikhanasa (वर्ध वैद्यानसः).

- 3. Sisnadevan, तिरन्देशन, the phailus worshippers; or in general; who lead a life of luxury in sex affairs; licentious, not a brahmacari. They are to be discouraged; their group is to be demolished. Wilson says "The expression ghnan sisnadevan is very remarkable, both as denoting the contemporary worship of the Linga and its opposition to Brahmanism. According to Sayana the word ghnandevan means incontinent, licentious. (तिरादेशन् अवस्थान प्राप्त कार्यका का

We have in the Nirukta (IV. 19); let the phallus-worshipper , i.e. the unchaste (sisna is derived from root √ राष्, snath, to pierce) not approach our sanctury: म तिरन्देव महाप्रवर्धः । तिरनं राष्ट्रोः; also – ह्रथ. VII.21.5 "व तिरन्देव मही यु की वः"

Satadurasya, ফাবুনাৰ, of the hundred gates or doors of or from the city of enemy with hundred gates. (ফেবুনেৰ সমহানৰ, মনুবাৰৰ –Sayana).

5. Vamrasya manye mithuna, वसस्य मन्दे मियुना, I think of the two parents of Vamra.

Vamra is one that vomits out the knowledge or learning. The knowledge of truth when given out in a polluted form, then it is called as having been vomitted out.

For vamra, see

षमः - I.51.9; VIII. 102.21

वास्तः - X.99.12

वमम् - I.112.15

वभस्य - X.99.5

वाह्मीपः - IV.19.9

Vamribhih and Upajihvikah, वर्गीमः, उपनिष्ठकः, are synonymous of emmets. Vamrayah (emmets) are so called for vomitting. Simika (सीमिका) is also an emmet, so called from crawling and upajihvika is an emmet meaning as smellers. (वर्षीम क्पनिष्ठिका अति सीमिकानाम्। वस्रयोवपनात् सीमिका समात्। उपनिष्ठिका उपनिष्ठः — Nir. III.20; refer to "वर्षीमः पुत्रमपुष्ते अद्याम्") IV. 19.9; and "यदस्युपनिष्ठिका यद्वयो अतिसपीते" — VIII. 102.21)

12. Quoted by the Nirukta: व्यकः प्रकृषिकपार्ग हिन्न्, Vamraka has approached Asura, i.e., Indra with a Soma draught (Nir. V.3), i.e. with drinks or with beautiful hymns (or with rousing panegyrics - Vamrakah, व्यकः, one who speaks in praises; the praiser; one who praises through beautiful hymns.

Padbhih, फ्टांपः पर्दः, by legs

### **Hymn 100**

Nature's all bounties, all-gods or Visvedevah are the theme; Rsi is Duvasyu, son of Vandana (द्वरस्थांदनः).

Devatas referred to are Indra, Savit; and Aditi (1); Vayu and Aditi (2); Savit; and Aditi (3); Indra and Aditi (4); Indra, Brhaspati, Manu and Aditi (5); Indra, Agni and Aditi (6); Aditi (7); Savit; and Aditi (8), (9); Aditi (10); Indra and Aditi (11) and Indra (12). Evidently, most of the hymn is devoted to Aditi, the Mother Infinity or the Eternity.

The burden of the verses is "आ सर्वतातिमदिति वृणीमहे" i.e. we long for or we invoke the universal Aditi.

Sarvatatim, सर्वतातिम् , the universal. (सर्वतातिम् । स्वाधिकस्तातिल् । सर्वा सर्वातियकाम् । यद्य । सर्वे तायन्तेऽस्यामिति सर्वतातिः । छन्दस्ये दीर्घः। — Sayana).

Aditim, अदितिम्, indivisible, Mother of Gods; the Mother Infinity; Mother Eternity, the indivisible unity (अदितिम् । अखण्डनीयां देवमातरम् - Sayana).

(See Nir. IV.22: अदितिरदीना देवमाता — Aditi — unimpaired, mother of gods — see I.89.10-अदितिर्धार्यदेतिस्तिरिधम्.)

Aditi is the first among the atmospheric goddesses – तासामदितः प्रथम गामिनी भवति । मध्यस्थाना स्त्रियः – Nir. XI.23; See X. 64.5 – दक्षस्य वादिते जन्मनि॰, at the birth and ordinance of Daksa, thou attendest, O Aditi etc. The akhanda agni, the imperishable fire divine is also aditi – अग्निएप अदितिरुध्यते – Nir. XI.23; see I.94.15 – यस्मै त्वं स द्रविणो ददाशोऽनागास्त्वमदिते॰)

- 7. Nah devah anṛtasya varpasah makih, नः देवाः अनृतस्य वर्षसः माकिः Let not, O gods, the possession of an unreal (form pertaining to untruth) form be our (lot); may we never come back to man's body; i.e., having forsaken untruth, we should attain moksa or liberation, and be free from the bondage of births and deaths (किंच हे देवाः नः अस्माकं अमृतस्य वर्षसः रुपस्य प्राप्तः माकिः या भूत । इतः परं मानुषं रुपं मा मूदित्यर्थः Sayana).
- 12. Duvasyu, दुवस्यु, the domestic attendant (according to Sayana, the name of a Rsi, who was anxious to serve (दुवस्युः परिवरणमिच्छन् एतन्मामपिः Sayana).

For duvasyu, दुवस्य, see Nir. X.20 - दुवस्यतिराप्नोति कर्मा; duvasyati means to worship; to serve, to attend; see - यमं राजानं इतिय दुवस्य - X.14.1; दुवस्य परिचर - Sayana).

# Hymn 101

For verses 3, 7 and 10, see Nir. V.28; V.26; and IV. 19 respectively.

The hymn is devoted to the praise of Rtvij, the priests serving at the seasonal ceremonies. The Rsi is Budha, the son of Soma (वृषः सीन्यः). Nature's bounties or all-Gods (विश्वेदेवाः) have also been invoked in the hymn: such as Agni, Dadhikra, Usas, Indra (1). Indra is regarded as the son of Nistigri, which is another name of Aditi.

3. For this verse, see also Yajurveda, XII.68

Nediya it sṛnyah pakvameyat, नेदीय इत् सृष्यः पत्रवमेयात्, from the vicinity of the hook, let him come to ripe grain.

Sṛui, सृष्णि, means a hook, so called from urging (vsr Ankusah अंकुराः (hook) is derived from the root and (to bend); it is bent (सृष्णरद्वनुशो भवति सरणात् । अङ्कुशोऽज्यतेः । आकुज्यतो भवतीति वा – Nir. V.28).

7. Refresh the horses, win fortune, here make a chariot, that brings prosperity. Pour down in the cavity, the drinks for men, having wooden troughs, furnished with a stone wheel and pails and armour.

Drona-Ahava, ইাণ-आहाव – trough; it is so called from being invoked – आहाव आहानात्

Avaha, आवह , conveyance; it is so called from driving (आ+वह; आवह आवहनात-Nir. V.26)

Dronam, द्रोणम्, wooden troughs – द्रोणं हुमं मयं भवति ; drona is so called since it is made of wood – Nir. V.26)

10. A tu sinca harim im droh upastha vasibhih taksata asman'mayibhih - आ तू सिञ्च हरिम् ईम द्वीः उपउस्थे वाशीपिः तक्षत् अरमन्ऽमयीपिः - Pour down the golden juice in the lap of the wood, prepare it with chisels made of stone.

Here in the lap of wood (हो उपस्थे ) means "in the lap of a wooden cup".

Harim, हरिष्, Soma or the golden juice, i.e. Soma, so called from its golden colour.

The other meaning of "harih" (हरि:) is monkey, while derived from the same root.

Vasibhih, वाशोभिः, chisels, made of stone (stone-made chisels); or with songs of praise. (हरिः सोमो हरित वर्णः। अयमपीतचे हरितेतस्मादेव। वाशीभिस्तक्षताश्म-स्पीभिः। वाशीभिरश्म सर्वोभिरित वा — Nir. IV.19; also द्रोः हुम विकारस्य पात्रस्य; हरिं हरितवर्णं सोमम्। अश्म-स्पीभिः अयः शिलासा—रभूताभिः। वाशीभिः तक्षत पात्राणि सोमपुर्णानि—Sayana.

Dasa kaksyabhih, ব্যক্তব্যাদি:, by types ten in number, or ten classes, or attached as flags of ten sorts – Sayana.

For verses 5 and 9, see Nir. IX. 23 and IX. 24 respectively.

The devata is Drughana (মুখ্য) or Indra and the Rsi is Mudgala (মুখ্যে) of the family of Bharmyasva (মুখ্যের ক্ষমন্ত্র) .

The word Mudgalani (क्यून्स्त्र) occurs in verse 2, mudgalah in verse 5, mudgalanim in verse 6. These words do not occur anywhere else in the Rgveda. The word drughana occurs in verse 9.

We shall quote from Macdonell and Keith (Vedic Index): Mudgala and Mudgalani, "Mudgala's wife, both figure in a hopelessly obscure hymn of the Rgveda, variously interpreted by Pischel (Vedischa Studien I. 124) and Geldner (vedische Studien, I. 138; II 1-22) and von Bradke (Zeit der Deut. Morgenandischem Gessel, 46, 445 etc) as telling a real chariot race in which, despite difficulties. Mudgala won by his wife's aid. Indian tradition is as variant as the interpretations of modern authorities. Sadgurusisya explains that Mudgala's oxen were stolen, that he pursued the thieves with the one old ox he had left, and that hurling his hammer (dru-ghana, हुम्ब), he caught the marauders. Yaska on the other hand, says that Mudgala won a race with a drughana and an ox instead of with two oxen. It is pretty clear that as Roth (Nirukta, Ertauter - ungen, 129) observed, the tradition is merely a guess, and a bad one, at the meaning of an obscure hymn, and this view is accepted by Oldenberg (Z. Deut. Morgen, Gesel, 39, 78). Bloomfeld has interpreted the legend as one of heavenly, not of human events. Mudgala, probably a variant form of Mudgara (天水), which in the later language means a hammer or a similar weapon, may be meant as a personification of the thunderbolt of Indra, rather than a real man. Later, Mudgala is a mythical sage (Av. IV. 29.6; Asvalayana Srauta Sutra XII.12; Brhaddevata, VI.46; VIII.12.90).

5. Thundering they approached him. In the midst of the strife, they made the bull shed water. Through him, Mudgala won a hundred thousand well-nourished kine in battle.

Subharvam, सूपर्वम्, well-nourished. The verb bharv means to eat (म्बीकिस कर्मा or मुकी सिकमा - Sayana) (तर्वा सूपर्व सहस्र गर्वा मुर्गलः प्रयमे विगय - Nir. IX.23).

Pradhane, प्रमने , in battle (a synonym of battle, Nigh. महम्मे + प्रमने + संप्रम नम - Nigh. II.17)

9. Drughansh-gqq:, wooden mace, i.e. mace made of wood. With reference to it, there is a legend. A seer Mudgala, a descendent of Bhrmyasva, having yoked his bull, and a wooden mace, and having fought in battle, won the contest:

"Look at this yoke of the bull and the wooden mace, lying in the middle of battle, with which Mudgala won a hundred thousand kine in battles. (Nir. IX.24)

Pṛṭaṇajyesu, प्रतारपेषु, in the battle (प्रतारपीमीते संसमतमः। प्रतारायकाः - so called from dispersing or conquering hostile armies.

Mudgalah, मुद्गलः , means one who possesses beans (मुद्ग) or who swallows beans, or passion, or pride or joy (मुद्गलो मुद्गलो मा। मुद्गिलो मा। मद्दी गिलतीति मा। मदीगलो मा। मुद्गिलो मा - Nir. IX.24)

Bharmyavah, धार्यासः, a son of Bhrmyasva (पृत्यस्य). Bhrmyasva means one whose horses are always wandering, or he is so called from horse-breeding (पृत्यस्य) पृत्यस्य पृत्यस्य । अस्यभरणद्य - Nir.IX.24)

### Hymn 103

For verses 1 and 12, see Nir. I. 15 and IX, 33 respectively.

See Yv. XVII. 33-44 and 46. The whole Sukta is quoted.

- 1. Satam sena ajayat sakamindrah, रतं सेन अवस्त सक्तिनः, Indravanquished hundred armies together (Nir, I.15). This is quoted by Yaska in support of Kautsa who says that it is useless, for the Vedic stanzas have no meaning or their meaning is contradictory: at one place, we have "O Indra, thou art born without a foe (अस्तुरिज जीले Rv. X.133.2), and here (X. 103.1) Indra is said to have one hundred armies of the enemy together).
- 5. Govit, गोनित्, the possessor of water; knowing or accepting the song of praise (गोनित् उदकस्य मृतेवा लम्बा, वेदिता वा। Sayana)
- 6. Gotrabhidam, गोत्रसिदम्, breaker of clouds (गोत्राः मेषाः from गा उदस्यनि प्रापन्त इति गोत्रा मेषाः); breaker of mountains from भी भूँमिः। ता त्रायन्त इति गोत्राः पर्वतः। तेषां पेत्तारम् -Sayana)
- 12. Infatuating the heart of these (our enemies), seize their limbs, O Apva, approach (them), burn their hearts. Let our enemies abide in blinding darkness.

Cittam, heart or rather intellect (বিজ্ঞান ফালনি); burn their hearts with flames (Nir. IX.33)

Apya, अस्या, disease, fear (अध्य पेदन च विद्योजनीको। व्यक्ति । पर्य च - Nir. V1.12) - Apva, something transfixed with which a man is separated (firm life or happiness), i.e. disease or fear.

- 4. Prajavat vayah, enjoying food together with offspring (बया अन्नं प्रजावत् प्रजोपेतन् Sayana)
- -9. Visvayuh, विश्वापुः, all vivifying. Sayana changes विश्वापुः to विश्वापिः, i.e., सर्वापि with all those waters.
- 11. This is the burthen of several suktas, usually of which Visvamitra is the Rsi. In this respect, no other verse appears to be so popular as this one.

सुनं हुवेम मपवानमिन्द्रं - III.30.22; 31.22; 32.17; 34.11; 35.11; 36.11; 38.10; 39.9; 43.8; 48.5; 49.5; 50.5; X.89.18; 104.11 (Most of the occurrences are in Book III, and two in Book X).

### Hymn 105

For verse 1, see Nir. V.12

 Ava smasa rudhadvah, अव समता रुपट्या - the ridge has held the water back. Smasa, रमता, i.e. something which runs quickly, or runs in the body, (रमता=कुल्या, or embankment).

Although the worship of Indra may be impeded by delay, as water in checked by an embankment, yet it will take effect at last, and the water or the rain will spread abroad (Benfey; Wilson).

#### Hymn 106

For verse 6, see Nir. XIII.5

- mitra iva, मित्रेव = मित्राऽइव , like two mitras, i.e. like Mitra and Varuna (मित्रेव मित्राविव । मित्रशब्देन वरूणोऽप्युपलश्यते सहावस्थातात् । मित्रावरूणाविव Sayana)
  - 6. Wilson's comments are:

The epithets of which the verse consists, as well as the objects of comparison, are most unusual terms, and some of them have evidently perplexed the scholiast, Sṛṇya, चृष्या, is derived from sreni, a goad (स्थिद्कुशः = अङ्कुशाती मतगजाविव), the animals requiring a goad, i.e. elephants Yaska (XII.15) agrees with one of Sayana's explanations of Naitosa, नैतेश, i.e. sons of Nitosa, नितेश. Sayana gives two contradictory interpretations of parpharika, पर्यक्षेत्र, "cherishing (friends)" and "destroying (foes)"

Jarbhari, कर्मी, (वर्षती गाविकामं कुर्वत्ती । जभ वृधि गाविकामे + bending their forequarters.

Turpharitu, तर्परीत् - वॉप्स्वारी शत्रुणां हन्तारी , they who smite the foes-

(तृफ तृम्फ हिसायाम् । तुर्फरी शत्रुणां हन्तरी, तुफति हिसार्यः ).

Parpharika, पर्परीका . the one who smites foes, पर्परीका पर्परीको राष्ट्रणा विदारमाधै or स्तोतृब्बानां चनादि दानेन पूर्यकारी from पू. पालन-पूरणमी , i.e. one who gratifies the praisers or devotees with wealth etc.

Also फर्वतः पूरणाधाँद् वा ।

For this obscure verse, we quote Yaska (Nir. XIII.5): मृण्येवेति दिविषा मृणिर्गवति । भर्ता च हन्ता च । तथाश्यनी वार्ष भर्ताचै । वर्षी मर्तारावित्यर्थः । तुर्फरीत् इन्तारी नैतोशेव तुर्फरी पर्फरीकः (Turphari and Parphari, the two sons of Nitosa, निर्मारा), निर्मारात्मप्यत्यं नैतोशान् । नैतोशेव तुर्फरी खाम्हन्तारी । वदन्यवेव वेमना मदेह । उदन्यवेवत्युद्धको इच । रुले सामुद्दे चान्द्रमसं वा । जेमने जयमने । वेमना मदेह । ता मे जराव्यवर्ष मराधुः एतञ्चराकुष शरीरं शरदम्यार्णम् ।

There are two sorts of goads, the friendly one and the smiting one, (protecting the friends and killing the foes). The two Asvins are also the protectors. Jarbhari is the cherisher one and Turphari the destroyer. Like the sons of Nitosa, they are killers and destroyers of foes.

Udanyajaiva, उदन्यकैव - like the two water born jewels.

Jemana, जेमना , victorious: with mind reposing in victory.

Maderu, मदेह , joy-giving (मदेह हवीदी, आनन्दकरी).

Ta me jarayu ajaram jarayuh - ता मे जरायाजां मरायु - render my decaying mortal body free from decay.

## Hymn 107

For verse 10, See Nir. VII.3.

The subject or deity of this hymn is daksina, them, which normally means a present, in cash or kind, paid by an institutor or a yajamana (प्रमान) of a religious ceremony to the priests invited by him for the performance of the ceremony. The word daksina and other terms associated with it are of common occurrence in the Rgveda and the other Vedic texts. We have the following reference in the Rk Samhita:

20.9; V. 1.3; VI. 27.8; 64.1; VII. 27.4; VIII. 24.21; 29; IX. 71.1; X. 61.8; 62.9; 11; 103.8; 107, 3; 7; 8 (mostly in Book II and X)

दक्षिणा - (with anudatta on first two syllables) - II. 27.11; X. 17.9

दक्षिणाऽआवृतः - I. 144.1 दक्षिणाः - III. 36.5 दक्षिणापिः - III. 62.3; VIII. 39.5 दक्षिणापः - VI. 37.4; X. 107.4; 5; 7 दक्षिणायः - I. 123.1; 164.9; III. 58.1; X. 107.1; 11 दक्षिणाऽवत् - III. 53.6 दक्षिणाऽवति - VIII. 97.2 दक्षिणाऽवति - VIII. 97.2 दक्षिणाऽवति - IX. 98.10; X. 18.10 दक्षिणाऽवतः - I. 125.6; X. 107.2 दक्षिणाऽवाद् - III. 6.1; दक्षिणाऽवाद् - III. 6.1;

Dayananda's derivation of the word daksina (रिक्षण) is दक्षने चर्पने यय सा (प्रतिष्ठा श्रीवा) i.e. by which the reputation on prioperity is enhanced; दक्षिणाभिः दानैः । दक्षिणाम् वर्षिकाम् (यनादिरुपाम्) प्रतिष्ठार्थियं वा।

According to Yaska, author of the Nirukta, Daksina (दिश्या, reward) is derived from the root दस्, meaning to cause to accomplish; it causes the imperfect to be accomplished. Or else, it may be so called from circumambulating (दिश्या दक्षतेः समर्थयति कर्मणः । व्यूढं समर्थयति । अपि वा प्रदक्षिणामनत् - Nir. 1.7)

The word दक्षिण means the right direction also. It means the quarter; it means the quarter natural to the hand, i.e. the right hand. Daksinah (right) is derived from the root दस्, meaning to work strenuously or from दास्, meaning to give (दिशमिप्रित्य दिग्यस्त प्रकृतिदक्षिणो इस्तः। दस्तंतस्साहकर्मणः। दादातेवा स्याद दानकर्मणः - Nir. 1.7)

- 1. maghavan, मजवन्, (Indra and the sun both), from which the term maghonam, मापीनम्) is derived, is identified with the sun, at whose rising and at midday, the daksina (a present or reward to priests) is to be given, but never at sunset, (मापीने मधकेन्द्र: । इन्द्रश्च सूर्यः ।). Sayana refers to "न सायमस्ति देवया अनुष्टम् Rv. V.77.2:दक्षिणातु यागाङ्कं यागस्तु सायंकाले न क्रियते।
- Vasodah, the givers of raiment; givers of clothing; the givers of a place for stay, (वासोद: त्वद्देवत्य वस्त्राणां दातार: - Sayana).
- 4. Saptamataram, mothers of seven, i.e. which has the seven Samsthas as its children, the Agnistoma etc. or that which has seven mothers or regulators (निर्मात:), the hot and other priests.

6. Yajnanyam, ফাৰ, the three leaders of sacrifice; the adhvaryu, the udgatr and the hotr.

Tisrah sukrasya tanvah, तिमः शुक्तस्य तन्तः, three forms of light; agni, vayu and aditya or fire, lightning and sunlight.

- 10. In reference to the Rg verses where there are censure and praise (निदामसंस), yaska quotes a fragment each of the two verses:
- (a) केवलायो गयति केवलादी (X.117.6) (he alone is guilty who eats alone)
- (b) पोजस्थेदं पुष्करिणी विशय (X.107.10) (The dwelling place of a liberal person is beautiful like a lotus-bed). (Nir. VII.3).

### Hymn 108

For verse 1, See Nir, XI.25.

This is one of the dialogue – hymns (dialogue between Saroma and Panis) of the Rgveda, others being (i) the one between Indra, Aditi and Vamadeva, IV, 18; (ii) Indra – Indrani and Vrsakapi X. 86, (iii) between Yama and Yami, X.10, (iv) the colloquy of Indra and Agastya, I.170.

Pani, पणि, is derived from पण, pana, Pana and pratipana (पण and प्रतेषण) have a reference in the Atharvaveda (III. 15.4.6), denoting the process of bargaining and selling. Again basically it is derived from root पण् (pan), and some of the derived terms from this root occur in some of the Samhitas and Brahmanas. The word panana (पणा) in the Satapatha Brahmana means "trafficking".

In the Nirukta, we have : Pani means a merchant (पणिवणिण् मवित), a merchant is so-called from trading (pan, पण्). A trader is so called because he cleanses the articles of trade (पणिः पणनात्। विगक् पण्ये नेनेबितः; see आपः पणिनेव गावः I.32.11).

Again Pani in the Reyeda denotes a person who is rich but who does not give offerings to the gods, or bestow Daksinas on the priests, and who is, therefore, a person very much disliked in a society. And hence, so often, we invoke gods and ask them to attack the panis. Panis are thus opposed to the pious sacrificer as a niggard, and is spoken off as a wolf, the symbol of enmity. According to mythologists, panis appear as fictitious figures, demons, who withhold the cows or waters of heaven, and to whom Sarama (सरम) goes on a mission from Indra (X.108). Among the Panis, Brbu (स्त्र) (VI. 45.31; 33) was apparently important. In one of the verses (VIII. 66.10), they

are described as "usurers" (इन्द्र) विरवान् बेकनाटी आई द्वेश वत प्रत्यापणीएम) or Be kanatas. Sometimes they are called dasyus (दस्यु) with an appellation mṛdhravac (of hostile speech) and grathin (न्यक्रतन प्रथिनो मृग्नवाधः पणीर्शक्षद्धी अवृष्णी अयक्रान् - VII. 6.3).

According to Roth, the word Pani is derived from pan (२५), meaning "barter", and that the Pani is properly the man who will give nothing without return, hence the niggard, who neither worships the gods nor rewards their priests. According to Ludwig, Panis were all original traders who went in carvans as in Arabia and Northern Africa, prepared to fight, if need be, to protect their goods against attacks which the Aryans would naturally deem quite justified.

According to Hillebrandt (Vedischa Mythologie), the word Pani refers to a real tribe the PARNIANS of STRABO, and they were associated with the DAHAE (दान).

#### 1. Sarama, सरमा - it is so called from moving (सरमा सरमात्).

With what desire has Sarama attained this place. The road leads far off to distant regions. What is the errand for us? what was the night? and how has thou crossed the waters of the Rasa (प्ला).

Jagurth, जारिः leading; it is derived from the intensive form of the verb gam (गम्), to go;दो, dure, i.e. winding with curves (अगुरिः बङ्गाम्बरेः परज्जनैर्ववरः)

Paritakmyn, परितनस्या, night, because takma or heat surrounds it on both sides. Again takma is heat, because it goes away (√ तक्)(परितनस्या ग्रीक: परित एतां तक्य। तक्येत्युष्णनाम। तक्त इति सतः - Nir XI.25).

Rasa, स्ता - a river; it is derived from the verb√ स्त् meaning to make a sound (स्ता नदी सन्ते शन्दकर्मण - Nir. XI.25)

There is a legend that the bitch of the gods, sent forth by Indra, conversed with the demons called Panis (देवशुनीन्द्रेण प्रक्रिय पणिपस्तुरे समूहे । इत्याख्यानम् - Nir. XI.25).

With the help of the legend, it is tried to explain that the clouds (पगयः) withhold the rays of the sun (cows or के; the rays are cows), and Sarama is the midspace phenomenon; the lightning and thunder, बग् वै सरमा (Maitr. Sam); वाज्-विद्युतपात्त.

Aurobindo tries to explain the whole legend of Sarama and Panis on a psycho – spiritual plane (see our Introduction, Vol.I of this series, p.167). Sarama is the discovering – intuition; she penetrates into the cave of sub-

4780 Notes

conscient where the niggard lords of sense-action (i.e. the panis, have hidden the radiant herds (cows) of the sun (the enlightenment), and gives information to Indra, the self.

Then comes the Lord of luminous mind and breaks open the cave and drives upward the herds, udajat (ক্রমন্), upwards towards the vast truth-consciousness, the own home of the gods. Our conscious existence is a hill (মারি, adri) with many successive levels and elevations (মানুন), the cave of the sub-conscient is below. We climb upwards towards the god-head of the truth and bliss, where are the seats of immortality, प्रशापतास आसते - IX.15.2 (See Aurobindo, collective works, Vol. X.p.319).

The words Sarama and Sarasvati, both derived from sr (HTMM) represent the streams: the one of discovering intuition, and the other of enlightenment.

For Pani and the derivatives see:

```
पणयः -1.124.10; 151.9; 1V.51.3; V1.20.4; X.108.7; 8.

पणयः (vocative) - X.108.2; 4; 6; 10; 11

पणिः -1.33.3; 180.7; V. 61.8

पणित्रः -IV. 25.7

पणिताऽइयः -1.32.11

पणिऽपिः -IV.58.4

पणिऽप्यः -IX.22.7

प्रणिष् -I.93.4; V1.44.22; 51.14; 61.1, V111. 45.14; 75.7; X.67.6; 156.3

पणीत् -I.184.2; V1. 33.2; 39.2; VII. 6.3; 19.4; VIII. 26.10; 64.2; 66.10;

X. 60.6

पणीत्राम् -II. 24.6; VI. 45.31; 53.5; 7; VII. 9.2; IX. 111.2.

पणेः -I.83.4; I.182.3; III. 58.2; V. 34.7; VI. 13.3; 53.3; 6; X.92.3

पणी -VIII. 97.2
```

For Sarama, and the words derived from it, see:

```
सस्म -I.62.3; 72.8; III. 31.6; IV. 16.8; V. 45.7; 8; X. 108.1
सस्मे (Vocative) - X. 108.3; 5; 7; 9
सारमेय -VII. 55.2; 3
सारमेयो -X. 14.10
```

### Hymn 109

The Rsi of this hymn is Juhu, the wife of Brahma or Urdhvanabha, the son of Brahma. A curious legend is ascribed to this hymn. Juhu, बुर, is considered as the same as Vac, बार्, "Speech", the wife of Brahma. But Vacaspati (वायस्पति), the lord of speech, being the same with Brhaspati (वृहस्पति), he also is said to be the husband of juhu or Vac; in fact, Brhaspati and Brahma are

identified. On some occasion, his sin, resulted in her losing her husband's affection, and he deserted her. Afterwards, the gods consulted together as to the means of expiation of Brhaspati's sin, and restored her to her husband (Wilson).

In the initial stages, the divine speech is in unmanifested state. When gods offer this unmanifested speech to cold coals, they do not accept it; being cold coal, this is of no use to a Yajna-ritual, and hence the priest returns unmanifested speech to gods. This speech is then transformed to manifested speech. This is now accepted by the priest Brhaspati. This speech is then called juhu (क्रु). In the unmanifested form it is called Brahmajaya (बहजाया).

Dayananda derives the words derived from juhu ( ) as follows:

जुह्मि:- पात-साधनै: पात्रै: (V.1.3);- जुह्मति यामि: क्रियामि: (I.58.4) जुङ् - जुङ्गेति इदाति हविग्रदरे सुखं चानया सा असीची:वाःजुङ्: -Tait S. III.3.1.1; तस्यासावेव चौर्जुङ्: - S.Br. 1.3.2.4 - Dyau or the celestral region is juhu; सर्व वे पुर विशा इतः पुनः S. Br. 1.3.4.15 -Ksattra is juhu, sruc is visa. धानुहुः - Tait Ar, II.17.2; यजमाने वे जुहः - Mai. S.I.4.13 (ladles and spoons, of and yo) for offering butter and Soma extract to fire).

### Hymn 110

For verses 1-11, see Nir. VIII. 5, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 17 and 21 respectively.

This Apri Hymn is fully commented by Yaska in his Nirukta in Chapter VIII. For other Apri Hymns see I.13; I.142; I.188; II.3; III.4; V.5; VII.2; IX.5; X.70 and X.110. They all refer to Agni (अग्नि रूप देखता). These are,in total twelve, but sometimes one or two of them are dropped. The Apris are:

(i) Idhma or Samiddha Agni,

(ii) Tanunpat,

(iii) Narasamsa

(iv) Ida

(v) Barhi

(vi) Devirdvarah

(vii) Usasa-nakta

(viii) Daivyau-hotarau (pracetasau)

(ix) Three devis-Sarasvati, Ida, Bharati (x) Tvastr

(xi) Vanaspati

(xii) Svahakṛtis

There are Apri hymns in other Vedic Samhitas also. We shall quote here Yaska for these hymns.

"Now therefore the Apri hymns (সামিব:). From what root is Apri (সামি) derived? From the root ap (अप्), to obtain or from pri (भे), to please (अधियः करमत् । आप्नोतेः । प्रीमातेर्पा । आधिपाप्रीमाति । इति च ब्राइमम् - Nir. VIII.4). There is also a Brahmana passage. One pleases them with Apri hymns (Ait. Br. II.4). Of these Idhma (fuel) comes foremost.

- 1. Kindled today in the abode of man, O god, having all created beings as thy property, thou offerest sacrifice to gods. And O wise one, having plenty of friends, bring them. Thou art the messenger, thou art the learned bard. Samiddha or idhma (fuel) is so called from being kindled. (राष्ट्रः समिन्यात् Nir. VIII.4). Idhma is sacrifice, says Katthakya; it is Agni, says Sakapuni (Nir. VIII.5).
- O bright-tongued Tanunapat (तन्त्रात), having anointed the leading paths of the sacred rite with honey, be sweet. Directing the act of worship and our thoughts together with our prayers, carry our sacrifices to gods. (Nir. VIII.6)

Tanunapat, ones own son, i.e. clarified butter, says Katthakya: the word napat, नवत्, is a synonym of offspring which does not immediately succeed a person (i.e. a grandson). It is very much propagated downwards. In this case, the cow is called tanu, because delicious things are prepared (tatah, तता:) from her. Milk is produced from the cow, and the clarified butter is produced from milk. (गीरतान्त्वकाते। तता अस्या भोगाः। सस्याः पयो जायते। प्रथम अस्य जायते).

But according to Sakapuni, tanunapat is Agni, waters are tanu (ल्नू) because they are spread in the atmosphere. Herbs and trees are produced from waters, and this fire is produced from herb and trees (अग्निरित शक्कपूणि: । अग्रेपेड्य तन्व उध्यते। तता अन्तरिक्षे। ताम्यं ओवधि-वनस्पत्तये व्ययन्ते। अग्रेपि-वनस्पतिम्य एव व्ययते - Nir. VIII.5)

3. Being invoked, thou art to be praised and worshipped. O Agni, come united with the Vasus. O great one, thou art the sacrificer of the gods. As such, O excellent sacrificer, dost thou sacrifice them, invited by (us). (Nir. VIII.8)

Ida (ईवा) is derived from the root ∨ ईद (id) meaning to praise, or from हन्य (√indh), to kindle. (ईब ईर्ट्डे; स्तुतिकर्मणः। इन्यतेषा - Nir. VIII.7)

4. The grass in the eastern direction is twisted at day break with injuctions for the covering of this earth. He spreads it further and further to make the best and most comfortable seat for the gods and Aditi. (Nir. VIII.9).

Barhih (बहि: ), grass, is so called from growing rapidly, (बहि: परिवर्तपात् - Nir. VIII.8)

 Spacious doors remain wide-open like beautiful wives for their husbands, O divine doors, great and all-impellers, be easy of access to the gods. (Nir. VIII.10)

Dvarah (50:) is derived from the root  $\sqrt{q}$   $\sqrt{y}$  ju, to press forward or from  $\sqrt{g}$   $\sqrt{q}$  dru, to move, or from the casual of  $\sqrt{q}$   $\sqrt{q}$ , to exclude (Nir. VIII.9)

6. Pressing forward, adorable, brought near each other, dawn and night, the divine women, mighty, shining beautifully and putting forth beauty adorned in a radiant manner, may sit down on the seat (yoni). (Nir. VIII.10)

Usasanakta, व्यासानका, dawn and night - Usa (उपा) is so called because it shines (√ vas), or from ucch, उच्च, to disperse; it disperses darkness (उपाः कस्मात्। उच्चतीति सत्याः, ग्रेशपः कालः It has the time subsequent to night. - Nir. II.18; Durga derives usah, उपाः, from उच्च, to disperse. See also Bṛhaddevata, III.9)

The word nakta, नवता, is a synonym of night: it anoints beings with dew; or else it is called night because its colour is indistinct. (नक्तेति एक्षिनाम । अनक्ति भतान्यवस्यायेन । अपि वा नक्ताव्यक्तवर्णा - Nir. VIII.10)

7. The two divine sacrificers are foremost, sweet-voiced, and the measures of sacrifice for the man to worship. They are inciters, active in the sacrifices, and with injunctions point out the light in the eastern direction. (Nir. VIII.12)

Daivya hotara, दैव्या होतारा, the same as दैव्यी होतारी, means the two divine sacrificers, i.e. the terrestrial and the atmospheric Agni (दैव्या होतारा दैव्यी होतारी। अर्थ चाग्निस्सी च मध्यमः - Nir, VIII.11)

8. May the light of the sun come to our sacrifice quickly, and speech, here instructing like man. May Sarasvati, and the three goddesses of noble deeds sit on this most comfortable seat of grass. (Nir. VIII.13)

Tisrodevih, तिमोदेवोः means the three goddesses (Nir. VIII.12)

The sun is called bharata (भरत); its light, therefore, is called bharati, (भारती. And may ida, इट्य, speech, instructing here like a man (come to us) (भरत आदित्यस्तस्य भाः। इट्य च मनुष्यविद्ध चेतयमाना । तिम्रोदेव्यो बहिरिदे मुखं सरस्वती च मुकमणि आसीदन्तु - Nir. VIII.13)

- 9. O wise and excellent sacrificer, incited (by us) sacrifice here today to the god Tvastr, त्यप्, who adorned these two progenitors, i.e. heaven and earth, and all the worlds with beauty (Nir, VIII.14) Tvastr, त्यप्, is so called because it pervades quickly (etymologists say so), or it may be derived from the root tvis, (त्यप) to shine, or from v tvaks, त्यस् meaning to do (त्यप्य तूर्णनश्चुत इति नैस्वतः। त्यपेवस्यात्। द्योगिकर्मणः। त्यवतेवसं स्यात्। करोतिकर्मणः Nir. VIII.13)
- 10. Preparing the food and the season by oblations to the gods, bestow them thyself, (or bestow thyself on thyself, उपावस्वात्याने). May these three, i.e. the lord of herbs, the god pacifier, and Agni enjoy the oblation with honey and clarified butter. (Nir. VIII.17)

Vanaspati, lord of herbs or vegetation, or of forests. Vanam to win. Vanam, forest, is derived from the root बन्, van, (बनस्यत इत्येनखडेब हि वजना पता वा पालियता वा। वर्ग वजेते: - Nir. VIII.3).

11. As soon as he was born, he created the sacrifice. Agni became the chief of the gods. May the gods eat the oblations consecrated by the utterance of "hail" (মান) in the speech of this sacrifice, set up in the eastern direction. (Nir. V.27)

Consecration by saying "hail" - The word svaha (hail) is uttered in them, or speech herself said "well ho" or one addresses himself or one offers oblation consecrated with svaha or "hail". (स्वास्त्वयः । स्वाहेन्द्रेतस्यु आहेति वा । स्वा वाग्रहेति वा । स्वाहोते हवि जुंहोतीति वा - Nir. VIII.20)

### Hymn 111

Rsi of the hymn is Astadamstra, the son of Virupa (সন্তা হঁণ্টা কাৰ:). To him, the Pancavimsa (পর্বাবা) Brahmana (VIII.9.21) ascribes two Samans.

3. Menam, भेना, to the Divine Speech; to the atman; to my own. In the Rgveda, we have the following terms:

मेना - 1.51.13; मेनाम - 1.121.2; X.111.3; मेनिम् - X.27.11; मेनेउइति - 1.162.7;95.6; मेनेइवेति मेनेऽइत - 11.39.2.

According to Sayana, mena is the self; or atman (मर्ता आत्वानम्) we have मेनामवोव्यण श्वस्य सुक्रतोः - I.51.13).

Yaska interprets मेन as speech (मन कान्तम - Nigh, I.11; मेन-वाणी - Daya. I.51.13; मेना विद्यासूनियान्यां लब्यां वाषम् - Daya. I.121.2; मेने घराले शिवासूनियान्यां लब्यां वाषम् - Daya. I.121.2; मेने घराले शिवासूनियान्यां लब्यां वाषम् - Nigh. III.29; मेगाना इति स्त्रीणां मेन प्रानयन्त्रेय - Nir.III.21 (menah, मेनः and gnah, म्नः) are synonyms of women. Menah (women) are so called because men honour them (पानयन्ति)

### Hymn 112

The Rsi of this hymn is Nabhah Prabhedana, of Virupa family (नयः प्रमेदने कैस्पः).

8. Brahmane, अस्पे , for Brahman; for the sun; for Brhaspati (क्यूने कृतस्पार्थ - Sayana)

Gam, गां, cows, sun's rays (cows stolen by Panis - गां प्लिमिस्यूड) Adrim, अप्ति, clouds (अप्ति नेपन् - Sayana)

The Rsi of the hymn is Sata Prabhedana, शत प्रमेदन, the son of Virupa.

Virupa, किन, is the name of an Angirasa (this word is twice mentioned in the Rgveda: 1.45.3 and VIII.75.6, and to the seer of this name certain hymns are attributed by the Anukramani (Index).

- 3. Ahina, সাধন, indestructible, or the dragon; or the one who must be destroyed, or Ahi (গছিন মাছনক্ষন Sayana)
- 10. Sugebhih visva durita tarem, सुगेषिः विश्वा दुग्ति तरेम, with well-acquired (riches), let us cross over all iniquity (Wilson)

Adya nah gadham urviya su vida, সতা না নাৰ্থ কৰিব নু বিব - accept our praise today with might, or find us today a ford far and near, i.e. Help us to cross over with ease (Wilson).

9. Dhunim ca cumurim ca, খুনি ব বুবুরি ব - wicked and cruel; in mythology, the asuras; Cumuri is the name of an enemy of Dabhiti, for whom he, along with his friend Dhuni (খুনি) is mentioned in the Rgveda (V1.20.13; X.113.9; Cumuri alone in VI.26.6) as having been defeated by Indra. Dasas and Dasyus-generally are stated to have been subdued for Dabhiti (see IV.30.21; II.13.9; also see II.15.9; VII.19.4). Sometimes these two are spoken of, along with Sambara (सम्बर), Pipru (ख्यु) and Susna (सुम्ब), as having been crushed by Indra, who destroyed their castles (VI. 18.9).

Dayananda interprets as follows:

Dhunayah, धुनयः शानुत् कम्पयनः (1. 87.3): विश्यातयः radiations (11.30.2); winds (VII.5.5); terrors to the wicked (दुस्त्रानं कम्पकाः, मस्तः मानवाः (V.60.7); रजेतृशादीनि कम्पयिताः (वायवः) Strong winds uprooting trees; (I.64.5).

Dhunim, पुनिम्, they who tease law-abiding people (पृनि श्रेप्टानां कम्परिकारम्, पुगुरिचोरंजनम् (VII.19.4); ध्वनिवारम् - makers of loud noise; thundering clouds (VI.18.8); कम्पनी वेप्टाकरणम् - those who heinously attack); Dhunih, पृनिः कम्पने वेप्टाकरणम्, दुष्टानां कम्पकः (विद्युदगिः) - terror to wicked (thunder or lightning (1.79.1)

Cumurim, चुमुरिस् - the murderer, the wicked, thief or robber, appellation of Sambara (राम्स = मेघ) or cloud (VI. 18.8; VII. 19.4; बक्तसंयुक्त रस्यु, oppressor, II.15.9) - Dayananda.

Dabhitim, श्मीतम्, the wicked, the slayer, (श्मीतं हिसकं प्राणिनं 11.15.9): विष्यां पापिजनम् - I.112.23 ( Dava : श्मीतिः हिसः . cruel and wicked: enemy - V1. 41.4)

For verse 4, see Nir. X.46.

The Rsi of this hymn is Sadhri of the family of Virupa (साधि वैरूपो धर्मों वा तापसः)

- 1. Dharma, पना. effulgent Agni and Aditya, fire and the sun.
- 2. Tisrah nir-ṛtih, तिसी निर्देश: According to Sayana, nirṛti means the earth; here the three regions earth, midspace and heaven (or three forces of Nature, the creative, the sustaining and disintegrating.
- . 3. Suparna, सुपर्ण, the twinbirds (either husband and wife; or the yajamana and the Brahman, the householder and the priest; or the lower self, the jiva, जीव, and the Supreme Self, परमात्मन्) (For suparna, see Nir. IV.3, and VII.24; see also X.114.4 -एकः सुपर्णः स समुद्रमाविवेश)
- 4. One had beautiful winds, he has entered the ocean; he beholds this entire universe. With a pure mind, I saw him from near; him the mother kisses and he kisses the mother.

Mata, মন্ত্ৰা. mother is the divine sound of midspace (মাত্ৰ্যানক মান্ত্), the sound of mid-heaven, the thunder, which is the mother or source of rain. The deity referred to as the bird who has taken his station in the firmament is Agni or else Vayu.

Here the seer who had the intuitive insight into the reality expresses his pleasure in a narration (इति ऋषेद्रवार्थस्य प्रीतिर्भवति - Nir. X.46)

### Hymn 115

The Rsi of this hymn is Upastuta, son of Vṛṣtihavya (उपख्तोबाण्डिहव्यः ).

- Matarau, मातरी, parents, heaven and earth or the two fire-kindling sticks.
- 2. Nama dhayi, नाम पापि, is applied to him as a name; or nourished with Ghi (नामः नाम्ना नर्मायतृणा हविषा स्तीत्रेण वा। षापि यज्यमनैपीयते खलु Sayana)

### **Hymn 116**

For verse 7 and 8, see Nir. VII.6 and VI.16 respectively.

- 4. Gavya sutasya prabhṛtastya madhvah satra khedam asusha vṛsasva । मध्या मुतस्य प्रमृतस्य प्रम
- 7. O Indra, cat and drink the (Soma) placed before (thee) (Quoted as an illustration where gods are praised with regard to anthropomorphic actions (पीरविधिये: कमीभ: Nir. VII.6)
- 8. Canah, चनः O Indra, none cat these prescribed oblations; bestow upon us cooked food and Soma Here the word Canas, चनस्, is a synonym of food (चन स्त्य-नाम Nir. VI.16)

For verse 6, see Nir. VII.3.

Bounty, the gift of money or of food, or the practice of hospitality in the devata of this hymn; and the Rsi is beggar or Bhiksu (भिष्ठ). (देवता पनानदान प्रतेसा).

- 5. Draghiyamsam pantham, মন্বাৰ্থ ক্ৰম্, a more protracted route or the road of virtue. (Wilson suggests: "Let him look further along the path of life, and he will see riches deserting the rich and going to others. Fortune is fickle."
- 6. Kevalagho bhavati Kevaladi, केवलायो पविते केवलायी, he alone is guilty who eats alone. This phrase has been quoted by Yaska to illustrate that in several Vedic verses, there is apprehension arising from a particular state (अधारि परिदेक्त कस्मारिवद् भावात् and अधारि निन्दाप्रशेसे Nir. VII.3). The seers have with various intentions, visions of their poetic compositions (एवमुच्याववैरिपायवैद्यांगा मन्ददृष्ट्यो पवन्ति).
- 7. Pṛnan apih apṛnantam abhi pyat, पूजन् आपिः अपूजनाम् अपि प्यत् let the man who gives become a kinsman to the man who gives not; or the loving kinsman will prevail over him who loves not.
- 8. Catuspadeti dvipadam etc., ज्युष्यदेति हिष्टम्, he who has four feet comes up overtaking the two-footed (and three-footed) beholding their traces as he praises by (a metaphoric expression for: "the man who has four times the riches of another should be fourtines as liberal).

Agni Raksoha (अन्तिरक्षेत्र) is the devata of the hymn and Rsi Uruksaya, the son of Amahiya (or of Amhiya Gotra), उरुसय आनशीयव is the ṛsi.

8. Uruksayesu, ब्रह्मचेषु, in the outspread dwellings; or as occupying many mansions; i.e. yajamanas (विमीणेषु निवासेचा हवनोचादिषु)

For uruksaya, see:

उरुऽक्षया - 1.2.9

उरुप्रधायाः - X.118.9

उरुऽसयेष - X.118.8

According to the Vedic Index (Mac Donell and Keith). Uruksaya family was notable as singers and worshippers of Agni (X.118.9 and 9).

## **Hymn 119**

For verse 9, see Nir. I.4

The Devata of the hymn is Indra, and Rsi is also the same Indra under the form Laba (Laba Aindra, লৰ ऐব:)

lti va iti me mano gamasvam sanuyamiti इति वा इति ये मनो ग्रमस्ये सनुयामिति; (thus indeed, thus our mind (resolved) for I have often drunk of the Soma.

Kuvit somasya apam iti, कुवित् सोगस्यापामित , for I have often drunk of the Soma; the burden of each verse in this hymn.

- 9. Hantaham prthivim imam ni dadhaniha veha va इन्ताई पृथिवीनियां नि द्यानीह वेह वा. -(1) Quickly will I drive this earth here or there (Ludwig)
- (2) Lo, I will place this earth (where I will), either here or there (Wilson). Yaska has quoted this fragment of the verse to illustrate the use of va (9) in the sense of deliberation বিধি প্ৰবাদ্যৰ Nir. I.4).

### Hymn 120

For verse 6, see Nir. XI.20-21.

For verses I to 3, see Samaveda II 6.3.17. 1-3 (1483-1485)

- 1. Tat, ला, That, i.e. Brahma (जरूप) the original, First cause of the universe.
- 2. Sasni, सनि, is properly purified (सनि सन्तर्गमन्द्रेच सन्यक् रोधित चर्की Sayana); or properly derived and purified by sun's rays.

Vyant, with life (व्यन्त् प्राणवन्यंगमम्) Avyanat, lifeless; not moving (अव्यन्त् स्यावाम् - Sayana)

- 3. Dvih and trih, fb., fb: The two or three, i.e. the Yajamana, his wife and child.
- 6. The word "aptyah" (সাংখা:) is illustrated in this verse. Aptyah, সদ্বা:, is derived from সাব, to obtain.

Praiseworthy, multiform, great, most supreme Lord, worthy of being obtained among those to be obtained (আবৰ্ডা নাবাৰ্ডানান্), he crushed seven demons with his strength and he overpowers many adversaries.

Sapta danum, सप्त दमुम्, seven givers or seven gift-makers (सप्तदक्त् इमे वा। सप्तदक्त्वमित वा - Nir. XI.21)

8. **Bṛhad-divah**, मृह्द्दिचः , a thorough scholar; Agriyah, अग्नियः , the leader among men of wisdom.

Gotrasya, गोजस्य, of the herd of cattle; of the divine speech.

For Brhaddivah, see:

वृह्यप्रदेशः - V. 45.13; X.120.8; 9

बुख्द्रदेवस्य - IV.29.5

बृहत्ऽदिवा - II.31.4; V.41.19; 42.12; X.64.10

बृहत्ऽदिचाः - X.66.8

कृत्रदेवेषु - II.2.9; IV.37.3; IX.79.1

**बृहत्ऽदिवै:** - 1.167.2

Brhad - deva is a Rsi of the verse X.120.8 and 9; belonging to the Atharva group. He is mentioned in the Altareya Brahmana (IV.14) and is named in the Vamsa (list of teachers) of the Sankhayana Aranyaka as a pupil of Sumnayu (XV.1).

## Hymn 121

For verse 1 and 10, see Nir. X. 23 and X. 43 respectively.

The devata or the subject matter of this hymn is kah (कः), and the Rsi is Hiranyagarbhah Prajapatyah (क्षिण्यार्गः प्राचापत्यः). The first nine verses have the burden: कस्मै देवाय हविया विषेम्. The tenth verse is devoted to Prajapati, Lord of Creatures.

Ka is an interrogation - a question mark regarding the Supreme Reality. The question "To WHOM" in itself incorporates the answer "TO HIM ALONE", or "TO NONE ELSE"

The monosyllabic word ka stands for Prajapati, a synonym; and also to one who is the source of ALL BLISS.

1. Hiranyagarhah, विख्यार्थः - The word has been variously interpreted and translated: (I) the golden embryo, (ii) he who had the golden germ i.e. he who was in the golden mundane egg as an embryo: he is Brahma, the creator.

"In the beginning, the golden foetus took shape, he was the sole existing lord of the universe. He supported this earth and heaven. Let us with oblation worship the god KA. (See also Av. IV.27; Yv. XVIII.4; XXIII.1; XXV.10).

The gold foetus: the foetus made of gold, or he whose foetus is made of gold (हिएयमधे गर्ध:। हिएयमये गर्ध:। हिएयमये गर्धे:। क्षाप्यमये गर्धे:। हिएयमये गर्धे:। क्षाप्यमये गर्धे:। क्षाप्यमये गर्धे:। क्षाप्यमये गर्थे:। क्षाप्यमये गर्थे:। ग्राप्यम् क्षाप्यम् क्षाप्यम् हिल्यमयं, इति चा). Now when a woman receives the life-germs (gunan, गुण्म) and her own life-germs are brought into contact with them, fertilization takes place. (see details in Durga commentary on the Nirukta).

Kah, कः, क इति पदनाम (Nigh. V.4).

Kah (कः) is called because he is loving, or surpassing or happy (कः कमने वा ( क्रमणे वा । सुखो वा । — Nir. X.22); blissful lord सुख्यत्वरूपे देवः — Daya. on I.24.1; Prajapati so spoke: I am Kah; and hence Kah, कः, is synonym of Prajapati (को वे प्रमापतिः — Ait Br. III.21) Kah is also Aditya, the sun. (को अब पुंको पुरि व्यवत्य — I.84.16 व्यतस्य समस्य पुरि कः आदित्यः याः रागीन्; i.e., क आदित्यो पुरिया Nir. XIII.38 or XIV.25)

- 2. Atmada, आत्मदा, the giver of soul; the giver of spiritual strength; giver of himself (Mahidhara); giver of divine enlightenment. (आत्मने दरावि सः and विद्याविकानप्रदः Daya.
- 4. Yasya bahu, मस्य ब्लू, His arms are these; whose are the two arms; whose two arms are the protectors of the world. (Mahidhara)

- 6. Avasa tastabhane, अवसा तस्त्रभाने, established by His protection (अवसा रक्षणेन हेतुना लोकस्य रक्षणार्यं तस्त्रभाने प्रजापतिना सृष्टे लब्यस्थयं सायौ Sayana; maintaining living beings by sacrificial food, i.e. generating rain. (Mahidhara)
- 7. Garbham, गर्भ, germ (of the world), Brahma or Prjapati (गर्भ हिरम्मयाण्डस्य गर्भभूतं प्रजापतिम् Sayana; in the beginning, Prajapati only existed and thence the creation (एकः प्रजापति समयतंत समजायत । यत् यं गर्भ द्याना आये विश्यात्मनावस्थिताः ततो गर्भभूतात्मजापतेदेवादांनां प्राणान्यकौ यायुरजायत and so on Sayana).
- 10. Prajapati, प्रजापति, is the protector or supporter of creatures (प्रजापति प्रजान पाता वा पालियता वा Nir. X.42).
- O Prajapati, no one except thyself, did encompass all those created things with whatever desire, we sacrifice to this, let that be ours. May we he lords of treasures. (Nir. X.43).

Citramaha, of the family of Vasistha, is the Rsi of the hymn (वित्रमहा वासिन्छः). In the first verse, we have Citramahasam, वित्रमहसं, i.e. the one with glorious halo, or the one of wandrous might (Griffith). Citramahas term does not occur anywhere else in the Rgveda.

3. Dasat, বাৰে, the giver of all blessings or benefits; giving liberally (Wilson), (মান্তান - Sayana)

Sapta dhamani, सन्त्रपामानि, the seven regions.

### Hymn 123

For verse 1, see Nir. X.39.

The Rsi as well as the devata of this hymn are Vena, बेन, which may mean the sun; or the planet Venus, a term which goes after the name of the Rsi Vena. For the word Vena, see; बेन: - 1.83.5; 139.10; VIII.3.18; 63.1; X.123.1; 2;5. The word Vena means kanta (बान) or loving or beloved. It may mean Brahman, Indra or Parjanya (rains). In Yv. VII.16, Mahidhara renders it as the moon (बन्ह). According to Wilson, the general purport of the hymn makes Vena equivalent to the thunder cloud.

According to Dayananda, Vena means (i) loving God (I.43.9); lovely moon (ক্ষমীৰ বন্ধ - Yv. VII.16), a learned man of enlightenment (Yv. XXXII.8).

1. The Vena impels them who are in the womb of the variegated one. Light is the chorion in measuring the region of vapours. At the contest of waters and the sun the wise kiss him with thoughts like an infant, (Nir. X.39).

According to Yaska (Nir. X.39), Vena is derived from the root केन्, meaning to long for (विनो वेनतेः कानित कर्मणः - Nir. X.38)

This vena impels them who are in the wauk of the variegated one; i.e. in the womb of one who is endowed with variegated colours, i.e. waters (पृत्तर्गमा प्रस्वर्गम्पा । आप इति वा). Light is the chorion (न्योतिबंधपुः), his light serves the purpose of chorion (न्योतिसस्य वयस्थानीयं भवति). This chorion develops with the external membrane of the foctus, or it is joined with the external membrane (वययु जस्य गर्भस्य । बराय मूसत इति वा). At the coming together of waters and the sun, wise men kiss, lap, praise, cause to grow, or worship with hymns as they do an infant. (इयमर्या च संगमने सूर्यस्य च शिशुमिय विधा मतिभी खिति । लिहन्ति । स्तुवन्ति । वर्षयन्ति वा - Nir. X.39)

Sisum, शिशुम्, to the infant. An infant is so called because it is worthy of praise (शासनीय) or it is from the rootशि, meaning to give (शिशुः शासनीय) मकी शिशीतेवा स्थल् दानकर्मण - Nir. X.39)

- 3. On this Wilson says: Dark allusions are here apparently intended to the agency of the thunder-clouds in sending rain, "the Calf (vatsa)", meaning, according to Sayana (vidyutagni, i.e. Agni as the lightning).
- 8. Grdhrasya, गुगस्य, of the sun, desiring to absorb water. (contemplating with the eye of an hawk (Wilson). See Samaveda, II.9.2-13.3(1848).

### Hymn 124

Agni and Indra are the deities, whilst Agni, Varuna and Soma are the Rsis, who do not appear to be historic persons, these terms being conceptual.

1. Panca-yamam, पन्न समे, five oblations or regulated by five; the Yajamana, the Hotr, the Udgatr, the Adhvaryu and the Brahman (the Yajamana and four Rtviks).

Trivṛtam, विवृत्तं , three-fold, i.e. the Paka yajna, the Havir-yajna and the Soma-yajna.

Saptatantum, सप्ततन्तुम्, seven threads or seven priests; Agnistoma (अग्निम्ह्येम), Atyagnistoma (अग्यिम्म्ह्येम), Ukthya (अम्ब्ये), Sodasi (पेक्सी), Vajapeya (बाजपेय), Atiratra (अतियत्र) and Aptoryama (आयोगर्म).

2. Asivah, ক্যাব:, not auspicious; not being beautiful, not being radiant.

Nabhim aranim, नामि अरणीम्, the binding touch wood, (नामि नहनशोलां बन्धनशोलां । अरणीं अश्वत्यमेय - Sayana); also a family of strangers (Ludwig and Grassmann-fremde sippe).

- 3. Anyasyayah vayayah atithim pasyat, अन्यस्याया वयायाः अतिथि परम्य, beholding the guest of another family. (ममस्यानपुतः या पृथिवी ततः अन्यस्याया वयाया यनाव्यायाः दिवः सम्बन्धिनं अतिथि सत्तगामिनं सूर्य परम्य जानन् beholding, knowing, i.e. following the course of the guest, i.e. the sun, who is connected with a different region to be traversed (i.e. the sky, than that which is my abode, viz. the earth Sayana & Wilson).
  - 6. Soma, सोम, moon; the bliss-giving element.
- 7. Kavih and Kavitva, the sage by his wisdom Kavi is the sun or Mitra who by his wisdom has fixed his body in the sky.

Varunah, the cosmic waters, who with but a slight effort let loose the waters (अप: ).

9. Anustubham anu - carcuryamanam, अनुष्यं अनु चर्च्याणं, who moves after the Anustubh, or the ceaselessly moving Indra, who is worthy to be praised with a Anustubh metre.

(चर्चूर्यमाणं पुनः पुनश्चरतं गच्छन्तम् - Sayana).

### Hymn 125

The Rsi (as well as the devata) of the hymn is Vac, मन्, personified speech, the daughter of the Rsi Ambhrna (बाग्यून्थी).

The hymn is pretty poetic with a narration in the first person (अस्पदादेश).

### **Hymn 126**

The Rsi is Kulmala Barhisa (कुल्पल यहिंग ), the son of Silusa (शिल्क ) or Amhomuc, अंक्षेपुन, the son of Vamadeva.

The theme is to get rid of amhah, the sin and durita, evil, as well as to get protection from the vice of jealousy and hatred (হিছ: সারি, beyond the reach of our enemies, who hate us or who are jealous of us).

## Hymn 127

The devata or the subject matter of the hymn is Ratri or the Night

personified, and the Rsi is Kusika, the son of Sobhari (कृशिक सीमर ) or alternatively Ratri, the daughter of Bharadvaja (की माखाने).

The approaching night assumes all beauties (श्रियः अधि अधित), (1); she fills the low and high places both (निवाः उद्धिनः); she fights the darkness with lustre (न्योतिषा वाधते तम ) (2); she prepares the way for her sister dawn, and at her (i.e. dawn's) appearance, she departs (3); at her approach, we come back to our places of stay like birds coming back to the trees (4). Beasts, birds and hawks also retire to their places (5). Night is the daughter of the sky (दुहितदियः) (8).

### Hymn 128

For verse 5, see Nir. X.40.

The Rsi of the hymn is Vihavya, belonging to the family of Angiras (विद्वय आगरता).

5. Devih sat urvih uru, देवी: बद उर्वी: उर - ye, six mighty goddesses - heaven, earth, day, night, waters and plants (धीरव पृथ्वि चारुस्व सक्त्रिस्वप्रचीवध्यस्य - Sayana).

Ma radhama dvisate soma rajan, मा रधाम द्विश्ते सोम पानर् - We will not be subjected to the foe. O King Soma (Soma, or moon, a deity of midspace) (Nir. X.40).

### Hymn 129

For verses 2 and 3, see Nir. VII.3

The Rsi of the hymn is Parmatma, परमात्म, the Supreme Self and the Creator, the Paramasthi, परमेखी, and the devata is Bhavavṛttam, भाववृत्तम्, the preservation and dissolution of the various entities.

The hymn is known as the Nasadiya Sukta (मसदीय पूजा) because it starts with the words नसवासीत्. This hymn is one of the rare hymns which speak of the philosophic heights and depths of the Vedic thoughts.

What is sat? and what is asat? Asat does not mean non-existent; it means invisible existence; unmanifested; or existing in the causal form. Sat is the manifested one; in the visible form, In fact, we have three Externals, the Supreme Self, who is the First or the Intelligent cause (विभावकाण) in the Creation. The Supreme Being does not need creation for His own sake; He creates the universe for the enjoyment and fulfilment of tiny little souls, for their jnana (knowledge), karma (actions) and bhoga (enjoyment) (जीवनापुर्व — गोगार्थीहि सृद्धि -Sayana); संस्थापर्यवात-Kapila in the Samkhya). These souls have also been eternally co-existing with God. The third Eternal is the Prakṛti, or the

causal matter (वणदानकारण). Sayana bases his commentary of this hymn on the Puranas, and the traditional mythology. Dayananda quoted this hymn in his Rgwedadi-Bhasya-Bhumika with special commentary on the first and the seventh verses. Kasya sarman, कस्य समीद, of what could there be felicity, i.e. of whom or of what living being could enjoyment, or fruition, whether of pain or pleasure, be predicated, there being no life. (कस्य समीद कस्य वा पीकतुर्वीकस्य समीचि सुग्र दु ख साक्षात्कार लक्षणे भोगे निमानभूते मित तदावरकं तत्वपाय्ष्युपाल् -Sayana).

2. Avatah svadhaya tat ekam asit, अवातः स्वधया तत एक्यासीत् - breathed of his own existence. Svadha, स्वधा, means Prakṛti, प्रकृति, maya, माया оर प्रजा - the source of the phenomenon world (Sayana-माया, illusion or Nature).

Na mṛtyuh asid amrtamna, न मृत्युः आसीत् अमृते न - There was no death, nor indeed immortality. Yaska quotes this line (Nir. VII.3) to illustrate that in the Vedic text, there is occasionally an intention of describing a particular state.

3. Tamah asit tamasa gudhamagre, तमः आसीत् तमसा गृळहमी – In the beginning of the creation, there was darkness hidden in darkness (See Nir. VII.3)

**Tapasa**, कपता – through austerity, through penance, but here in the sense of contemplation (of the things which were to be created).

- 4. Tad agre kamah, तद्ये कामः Preceding that there was desire. (not that the creator has desires. He merely thought of (in the mind of the Supreme).
- 5. Vitatah rasmih tirascinah, बित्तर किम बिरस्पीन Their ray was stretched out. This refers to the suddenness of creation according to Sayana, as if every thing appeared in the twinkling of an eye; like a flash of the Sun's ray or lightning. The creation took place simultaneously in all the three regions. The word tirascinah (बिरस्पीन), on all the four sides or across is significant. Nobody can say that the things in the central space were created first, or those above, or those below. It may mean "zigzag" creation, not on the simple geometric patterns. The so called systematic evolution, step by step: i.e. from atman the space (अकार); from akasa the wind (vayu, बावू), from vayu the fire (काच्य), from agni, the water (आच्य), and from apah, the earth (क्रियो). The actual occurrence of events is a philosophic myth. The evolution, growth or creation does not take place actually in such series. The actual steps cannot be specified.

Adhah-svit asit; upari-svit asit, अपःस्यत् आसीत्, उपरि स्वित् आसीत् – whether below or above.

Svadha avastat – parastat, prayatih parastat – स्वधा अवस्तात् प्रयति परस्तात्, matter was inferior and the creator was superior.

Alternatively, the food (घोन्यः) was inferior and the enter or consumer (घोजनाः) was superior.

- 6. Kutah ajata, kuta iyam visṛstih, जुनः अज्ञात युत इयं विस्थिः who has been the creator (the First Cause, the intelligent cause); and which has been the material cause in the creation.
- 7. Anga veda yadi va na veda, अङ्ग वेद यदि वा न वेद He assurelly knows. (how do you say:). or He knows not, if He does not know, who else then knows!!

## Hymn 130

-

The subject matter (devata) of this hymn is Bhavavṛṭṭam (धाववृत्तम्), and the Rsi is Yajnah Prajapatyah (पक्रणवापत्य). Bhavavṛṭṭam is the devata of X.190 hymn also, of which the Rsi is Aghamarsana of the family of Madhucchandas (अपमर्थणो पायुव्यन्दसः). All the four hymns with the devata "Bhavavṛṭṭam" occur only in the Tenth Book of the Rgveda: X.129; 130; 154 and 190; and their Rsis are Prajapatih Paramesthi (प्रवापति पर्यमेद्दो). Yajna Prajapatyah (पक्रणवापत्यः). Yami (पत्ती), and Aghamarsanah Madhucchandsah (अपमर्थण पायुव्यन्दसः). The names of Rsis do not appear to be historical; probably, they are all conceptual. Yami of hymn 154 appears to be different from the Yama-Yami twins of hymn X.10 (पत्ती वैवस्ततो and पर्यापैवस्ताः).

 The creation is likened to a weaver's job; the threads are spread out or extended on every side; the weaving is forwards or upwards (সৰ্ব) and backwards (স্বৰ্ব). Lord Prajapati, the progenitor, is invoked.

By pravaya and apavaya, Sayana understands superior and inferior weaving (intellectual, चेतन and unintellectual, जह, weavings (प्रवाणं जाम प्रकृष्टस्य चेतनस्य घोवतप्रपञ्चस्य सर्जनम् । अपवानं नाम अपकृष्टस्य निकृष्टस्य अवेतनस्य घोग्य प्रपञ्चस्य सर्जनम् – Sayana).

2. Puman, মুন্দা, the First Person, the Cosmic Man. He is the Lord, the Creator, the Purusa of the Purusa Sukta (Rv. X.90). The first, the foremost one spreads out this web (বন্ধু), the same Foremost rolls it up (কৰ্মানি) and then spreads it up in this heaven (মৰ্ক কামি বিজন).

Nake, नाके, a place free from akah or pain, i.e. the heaven (नके अकं दु खं नास्त्यिस्मिनिती नाकः स्वर्गलोकः -- Sayana).

Tasarani, तसराणि, shuttles of a weaver; also तसराणि तिर्यक्सराणि तिरक्कीन सूत्राणि - Sayana).

- 3. The creation itself is a great yajna or sacrifice, and hence the natural questions posed in this verse in respect to प्रमा, प्रतिमा, निदान, आन्य, परिष, छन्द, प्रज्ञम, and जन्म. In the Sulba Geometry, Pra-u-ga is a technical term for a triangle, the yoke of a cart forming the triangle. In the yajna-karma, all these become technical terms of specific definitions.
- 4. The verse deals with metres: gayatri, usnik, anustubh, brhafi and also the uktha, jagati is mentioned in verse 5.

The Purusa Sukta, X.90, describes the paridhi and the ajya of the cosmic sacrifice (verses 8 and 15).

- 6. The creation involves men (भनुष्याः), fathers (भतरः), and seers (ऋषः).
- 7. A reference to Seven divine Rsis, Marici and others (the seven officiating priests); their predecessors are Angiras and the elder Rsi or else the gods involved in the creation.

Sahastomah, सहस्तोमाः, the stamas are three-fold (त्रवृत्), fifteen-fold (पञ्चदरा) etc.

Saha-candasah, सह छन्दमः, the metres are the Gayatri etc.

Saha-prama, सहप्रमा — the prama represents the measurements of fire altars (प्रमितिः प्रमा यक्षस्येयता परिवानम् — Sayaria).

Rsayah, ऋषयः; the seers, Marici and others, seven seers in all or the seven participants in the yaina (मर्गीव प्रमुखाः सप्तर्षयो होजदयः सप्त वयद् कतिग्री चा — Sayana).

### Hymn 131

For verses 2,3 and 4, see Yv. X.32,33 and 34.

Sukirti of the family of Kaksivan (सुन्वेति काशीवतः) is the Rsi of the hymn. Indra and Asvins are invoked.

- 1. Anga, अंग, O dear, O Indra.
- 2. Yavamantah, प्रवस्ताः, the farmers who grow barley (just as dhanvantah, who grow rice); yavam-cit, पर्वचित्, barley etc; or grains or cereals in general; grain is separated from husk and chaff.
- Namucau, नमुची, in mythology the name of an asura, who was crushed to death by Indra by a vajrà, specially prepared from the foam of water (नमुची एतसंक्षे असुरे इन्तव्ये – Sayana).

For Namuci, see:

नमुचिम् - 1.53.7; H.14.5; VII.19.5; X.73.7

चमुचे - V.30.7; 8: VI.20.6; VIII.14.13

नमुचौ - X.131,4

We are also told that Namuci was originally a friend of Indra, but on a certain occasion. Namuci deprived all vitality of Indra, and thereon, on the advice of Asvins, Indra used his vajra and killed Namuci. In another legend, we are told that once Indra got victory over Asuras. This irritated Namuci (one of the asuras), who in his duel, made Indra his captive. Indra entreated and prayed for relief. On Namuci's asking, he promised that he would not kill him either during the day, nor in the night; neither on the dry land nor on waters. Indra promised to do so, and hence was set to liberty. Now during one evening (which was neither day nor night), Indra took the foam of water (which was neither moist nor dry), and thereby he beheaded Namuci (See S'Br. XII.7.3.1-3; see Yv. X.14 also for Namuci)

Dayananda in his commentary on the Yajurveda interprets the word namuci as: नमुचे: - न मुज्जित परपदार्थाम् दुष्टाचायम् वा यः स्तेनस्तस्य. i.e. namuci is that wicked person, a thief, who has taken possession of other's property and does not give it back, nor he forsakes his wickedness. (Yv. X.14)

नमुची - न मुज्यति स्वकार्य कर्म बस्तासिम् – one who does not give up his bad habits or deeds is namuci. In the context of Indra, the individual self, namuci is an evil sexual desire or passion which deprives the self or the embodied soul of its vitality and vigour. These passions have to be suppressed tenderly by care (by apam phenam, अर्थ फेम्पू, or foam of water).

### Hymn 132

The devata, or the subject matter of the hymn is heaven, or earth or Asvins, Mitra and Varuna and the Rsi is Sakaputa, the son of Nṛmedha (काम्ब्रो नार्मेष).

The metre of the verses of this hymn is unusual: that of the first verse is Nyankusarini Brhati (12+8+8+8); of the second and sixth verses Prastarapankti, 12+11+7+7 and 11+11+8+8 respectively; of the seventh verse Mahasatobrhati, 14+9+12+11 and of the rest Viradrupa, (3) 21+14, (4) 21+16, and (5) 21+17.

Sayana defines the number of syllables in these metres as follows:

- 1. न्यह्कुसारिणी द्वितीय द्वादशक त्र्यप्टकवती 12+8+8+8+36
- 2.6, प्रस्तार पंक्त द्विद्वादशक द्वपटक वती 12 + 12 + 8 + 8 + 40

- महसतीबृहती त्र्यष्टक द्विद्वादशकवती 8 + 8 + 8 + 12 + 12 + 48
- 3. 4. 5 विग्रहरूपा एकादशिनस्वयोऽप्टकः 11+8+8+8+35
- 1. The heaven, the earth and the Asvins, all of them bring prosperity to the Ijana, र्जान, the one who performs the yajna, the act of public good.
- 5. Sakapute, বাৰঘুৰ, a person sanctified with sacrifice is sakaputa; he should be free from blemishes. This word does not occur anywhere else in the Rgyeda.
  - (1) Avah, সৰ স্ববিদ্ৰ , the protective; (2) avah স্ব . food (Nigh. II.7)
- 4. Rathasya murdha, रवस्य मूर्पा, the head of the chariot; here it stands for Soma.
- 7. Dhursadam, पूर्वदम् one that rests on the yoke; one that stays in the land of horses.

Vanarsadam, वनदिष्, one who abides in the forests (or in the water, Varuna being said to reside in the ocean).

### Hymn 133

For verses 1 and 2, see Nir. III.20 and I.15 respectively.

The Rsi of the hymn is Sudas of the family of Pijavana (कुदा केवल). The first six verses are of three lines each with metres as Sakvari (I-3), and Mahapanktih (4-6).

For the first three verses of this hymn, see Samaveda

11. 9.1.14.1-3 (1801-1803)

- Abhike cidulokakrt, भगीके विदुलोकपूर्, lo! the maker of the room has approached. The words प्रणित्वे (prapitve) and (abhike) are synonyms of near (प्रणित्वेऽभीकइतयसम्पर्ध। प्रणित्वे अभीकेऽध्यवते Nir. III.20)
- 2. Asatrurindra jajnse, असमुरिद्र जिल्ले, Indra, thou art born without a foe. This phrase has been quoted by Yaska as opposite to: रातं सेना अन्यत् साक्रमिनः. Indra vanquished hundred armies together (X.103.1). Yaska quoted such illustrations in support of those who had been of the view that to ascertain the

meaning of the Vedic verses is useless; they have no meaning, or their meaning is impossible or is contradictory. (Nir.1.15)

### Hymn 134

The Rsi of the hymn is Mandhatr, the son of Yuvanasva (मान्यातायेवनारय). None of these two names occurs in the Vedic text.

The burden of the hymn is 'देवी जनित्री अजीवनद – the divine progenitress has given birth to thee; the auspicious progenitress has given thee birth." (verses 1-6).

#### 7. The last verse (7) is:

O gods (O enlightened ones, or O Nature's bounties"), we never injure you, nor we give you any annoyance. We follow the instructions incorporated in the divine verses. We have complete reliance in you. With wings and arms, we have taken hold of you. (See Samaveda, I.2.2.4.2(176) with some variations.

## Hymn 135

For verse 1, see Nir. XII.29.

The devata of the hymn is Yama, and Kumara of the family of Yamayana (कुमारो समायन:) is the Rsi.

The word yama has been described (Nir. X.20; 21). Yama is so called because he governs (√ yam) वमो पच्छतीत सतः –Nir. X. 19; Rv. X.14.1); Agni is also called Yama (Nir. X.20); Yama indeed is what is born; Yama, what shall be born: 1.66.8.

1. Here where under a tree of beautiful leaves Yama drinks together with the gods, our father, lord of the house, longs for the old ones.

Under a tree of beautiful leaves, i.e. in the chosen dwelling - place of the virtuous.

Vrkse, वृक्षे, on the tree. Vrksa is so called because it is felled. (वृक्षोव्ययनत् + Nir. XII.29)

Palase, पलारो , on a leaf; it is so called from falling (पलारो पलासनात् - Nir. XII.29)

Devaih sampibate yamah, देवैः संग्वितं यमः - Yama goes together with the gods, i.e. the sun with rays (विकासिवदित्यः - Nir. XII.29).

There may be the protector or supporter of us all longing for the old ones (तत्र नः सर्वस्य पाता वा पासपिता पुण्णाननु कामपेत – Nir. XII.29)

The entire hymn mystically deals with the richness of spirituality; the wheelless, single-poled chariot, turning every where (3), one stands on it, though he sees it not (2). Three questions are posed in verse 3 regarding the youth, the chariot and restitution; and lastly, in verse 7, we have been told about the dwelling of Yama, the fabric of the gods; and the pipe (Nadi, नळ) sounded for his gratification, and his invocation by hymns.

#### Hymn 136

For verse 1, see Nir. XII.26.

The devatas are Kesins (केशिन:); i.e. Agni, Vayu and Surya of the three regions. For each verse, we have a different Muni as Rsi, the seven Munis are: Juti (जृति), Vatajuti (वातजृति), Viprajuti (विप्रजृति), Vṛṣanaka (वृत्रणक), Karikrata (करिकत), Etasa (एकरा) and Rsyasṛnga (क्य्यक्ष्म); they are the sons of vatarasana (वृत्रणे वातरराजः). The word munayah vatarasanah occurs in verse 2.

The word kesin (केशन) for the sun occurs in verses 1, 6 and 7, and the word muni in verses 2 (मुनवः), 3 (केशने), 4 and 5 (मुनेः).

Kesin, केसी, having long hair; by hair, rays are meant, i.e. endowed with rays, so called on account of shining (√कास्, to shine), or onaccount of being very bright (√ प्र+कास्) – (केसी केसा रहमयः । तैस्तद्बान् भवति । कासनाद् वा । प्रकासकद् वा – Nir. XII.25).

Kesin bears fire, kesin water, kesin heaven and earth, kesin this entire universe for beholding the light. Kesin is called light. Visam, विषय — this is a synonym of water, derived from the verb वि-स्त्र, vi-sna, from sna, preceded by vi, meaning to purify, or from ✓ सव्, ✓ sac, to accompany preceded by vi, विकासस्यक्त नाम। विकासो; विवासस्यक्त नाम। विकासो; विवासस्यक्त नाम। विकासो; विवासस्यक्त । विवासस्यक्त नाम।

Moreover, these two others are also called kesins (having long hair); terrestrial fire (अगि) on account of the smoke, and the atmospheric fire (बायु) on account of dust or mist. (अयाध्येते इतरे ज्योतिची केशिनी उच्येते। यूपेवानी। रवसा च मध्यमः - Nir. XII.26).

For the three kesins, see Rv. I. 164.44 (Av. IX.10.26).

Juti - The radiant sun supports Agni, water, heaven and earth. It gives visibility to all.

Vatajuti - The Munis wear the yellow dirty vestments of bark; they

follow the course of the wind.

Viprajuti – Exhilarated by the sanctity of the Muni. We have mounted upon the winds. Behold, O mortals, our forms in them.

Vṛsanaka - The Muni flies through the firmament, illumining all objects.

Karikrata – The Muni is the steed of the wind; it repairs to both oceans, the eastern and the western.

Etasa - Wanders in the tracks of the Apsaras and Gandharvas and delightful friend (the Sun).

Rsyasrnga - Vayu churns for him, thunder grinds it, whilst the radiant sun drinks the water with his cup.

# Hymn 137

There are seven verses in the hymn, each having a different Rsi : মডাৰ, ফবেণ, গাঁৱন, কিবলিয়; অনহনিৰ and কমিন্ত – the well-known seven seers forming a group (Bharadvaja, Kasyapa, Gotama, Atri, Visvamitra, Jamadagni and Vasistha). There are the seven Rsis associated with two eyes, two nostrils and a mouth.

Bharadvaja - Raise again the man; give life to him again.

Kasyapa - May one wind bring you vigour, and the other one blow away all evils.

Gotama - O wind, breathe the medicinal balm; thou art the universal medicine.

Atri - The wind says, "I have come to thee with pleasures and protections, fortune and vigour. I shall drive away thy disease.

Visvamitra – May the gods, Maruts and all beings give us protections. May this person be free from sins and ailments.

Jamadagni - Waters are medicinal, dissipators of diseases; they are medicines for all diseases.

Vasistha – The tongue is the fore-runner of speech. It is cleansed by hands of ten fingers. With these hands we touch thee; may ye be free from disease.

For verse 1, Nir. IV.25

The Rsi of the hymn is Anga, son of Uru (अंग औरवः ).

1. Dansayah, दंसप: , works; so called because they finish them (दंसप: कमाणि । दंसपन्ति एनापि – Nir. IV.25

Kutsaya manmannahyasca dansayah, कुत्साय मन्यनग्रस्य देसयः Thinking (to make) the works (fruitful) for the present, you let the waters flow.

5. **Tujyani tejate**, तुन्यानि तेजते , thinks (the hosts of the asuras) which have to be attacked or sharpens his weapons (which are to be hurled against the asuras).

### Hymn 139

For verse 6, see Nir. V.I. - Sayana)

Savitri, is the devata of the first trica, (ক্স্ক) and the Gandharva visvavasu of the last three verses. Visvavasu (ক্ষিক্সবন্ধ) is the Rsi of the entire hymn. The words "gandharvam visvavasum" occur in verses 4 and 5, and word gandharvah in verse 6 also.

Gandharvam, गन्धर्वम्, thundering; noisy. (गन्धर्व गतिकपा गा सन्देषास्वतम् – Sayana)

Visvavasu,विश्वावसु, clouds (the name of a Gandharva ऐंडा - Sayana).

विश्वऽवसुः - X.139.5;विश्वऽवसुम् - X.85.21; 139.4

विश्ववसोइति विश्वऽवसो - (X.85.22),

- 5. Yat gha satyam ut yat na vidma, यत् म सर्प उत् पत न निष that which is the truth, and that which we do not know.
  - 6. Sasnim, सिनं, cloud (सिनं सत्त्रतं मेषम् Nir. V.1)

Sasnim avindat Carane nadinam, स्ति अधिन्दत चर्ण नदीनाम् — he found the cloud in the course of the rivers – Nir. V. 1.

### Hymn 140

The devata is Agni, and the Rsi is Agni Pavaka. The metres are

Vistarapankti (1) Satobrhati (2-4), Uparistaj-jyotis (5) tristubh (6). The whole of the hymm occurs in the Yajurveda XII. 106-II and the Samaveda 1.9.2.1. 1-6 (1816-1821)

- 1. विष्टारपंडितः + 8+12+12+8 (यस्या द्वितीय तृतीय-पादौ हादशाणी आद्यतुपर्वचटकौ)
- 2. सतोमृहती 12+8 +12+8 (पस्पा आधतृतीयी झदराकी दितीय तुर्पावप्टकी)
- 3. उपरिप्यान्त्रयोतिः 12+12+12+8 (यस्यान्त्रयः पादा हादशावराण्यतुर्योऽस्यादाः Mahidhara)
- 2. Pṛṇaksi rodasi ubhe, पृथीत रेदशी ठमे, you unite both heaven and earth, or you fill both worlds, i.e., heaven with oblations and earth with rain.
- 3. Urjo-napat, कवें नपत्, the son of strength, vigour or energy (also grandson of waters; or, non-injurer of food.)
- (६.कर्जे नपात् कर्बः अनस्य पाधिवस्यारण्यादेः पुत्रः Sayana; अर्कसन्देनाप उच्यते । नपाच्छन्देन घ पीत्रः । हे अपापीत्र, अद्म्य ओवधिवनस्पतयो ज्ञायते, ओवधिवनस्पतिम्योऽन्निर्वापते and hence urjo-napat is fire Uvata; Mahidhara; also यद्य कर्बोनस्य नपात्, म पातयति नपात्, i.e. हे अनस्यविनासकः Mahidhara.)
- 4. Jantubhih prathayasva irajyan, अनुभिः प्रयस्य इरण्यान् contending with enemies, bestow upon us riches. (इरण्यन् ईर्ष्यन् स्पर्धा कुर्यन्, or. यह्य इरण्यतिरेश्वर्य कर्मा । वन्तु—पित्रायमानैयानौयीतोत्रोपिः इरण्यन् ईर्ष्यपेमवन् Sayana ; वन्तुभिः प्राणिमिक्षिः प्रदेश्यां प्रमृतिभिः इरण्यन् दीप्यमानः shining by the priests, etc, offering oblations Mahidhara).

## **Hymn 141**

Agni as an ascetic, अन्तिस्तापसः, is the Rsi of the hymn.

- 2. Aryaman, Bhaga, and Brhaspati are invoked. Sarasvati is praised as truth speaking, Devi Sunrta, देवीसूना Divine speech (प्रिय सत्य वाग्रूव्या देवी देवनशीला सारक्ती Sayana).
  - 3. Invocations to Soma, Agni, the Adityas, Visnu, Surya, Brahma.
  - 4. Invocations to Indra, Vayu and Brhaspati.
- 5. Invocations to Aryaman, Brhaspati, Indra, Vata, Visnu, Sarasvati and Savitr (food-bestowing).
- 6. Two demands (1) यक्ष्यपंय augment the sacrifice, and (2) देक्तातये ग्रंथे दानाय घोदय, i.e. stimulate to give us wealth for public good (देक्ततये) or for the fulfilment of sacrifice.

Four Rsis are assigned to this hymn; each being related to a couplet (दिय): (i) Jaritr (1-2); (ii) Drona (3-4); (iii) Sarisrkva (5-6) (iv) Stambamitra (7-8) (बरित, शेण, सारिम्स्य, and सम्बन्धित्र).

- Apam nayanam, samudrasya nivesanam, अर्थ नयनं, सनुद्रस्य निवेशनम् = abode of waters and dwelling of the ocean.
- Ayane te parayane durvah rohantu, puspinih, आयने ते परापणे द्वाः चेहन्तु पुष्पणीः – At thy arrival and at thy departure, the flowering durva grasses spring up.

Hrdah, ध्यः - lakes and ponds.

Pundarikani, पुण्डवेकाणि, lotuses.

## Hymn 143

Atri, son of Sankhya (अधिः संख्यः) is the Rsi of this hymn. The word Atri occurs in verses 1,2 and 3.

1. Addressed to Asvins.

Rtajuram, ऋतजुरम् – ever diligent in worship; ever busy in acts of public good and in the performance of noble deeds. (ऋतं स्तोत्रं यहो वा । तेन जीर्वन्तम् । सर्वदा युवयोः परिवरणशीलम् – Sayana)

- 2. Atri was dragged, bound by Asuras, like a swift horse; the Asvins unloosed him like a strong knot (दृढ ग्रन्थि न विष्यतम्) For Atri, see previous references.
- You came with the winged steeds to Bhujyu immersed in the ocean and restored him. See earlier references.

## Hymn 144

The Rsi is Suparna, son of Tarksya (सुपर्गस्तावर्ष पुत्रः) or Urdhva-kṛsana of the family of Yama (कर्ष्यकृतनः पामायनः).

 Urdhvakṛṣanam, कर्ष्यक्तान्, effulgent like the fire, with flames going up. The word does not occur anywhere else in the Rgveda.

Rbhuh, . cffulgent; intelligent.

- 3. Ahisuvah, अविश्वः the name of an Asura (St. Petersburg Dict) sons and grand-sons of persons having keen intellect.
- 4. Reference to Soma, brought to Indra from afar by Suparna, the son of a falcon (mythology).

The subject matter of the hymn (devata) is the getting rid of a rival wife (उपनितसप्ती-वापन्म) and the Rsi is Indrani (एन्हाचे).

- 1. The physician speaks about a medicinal herb, a potent medicinal creeper by which her husband gets completely attached to her and does not go to the rival wife.
- 5. I am triumphant; the medicinal herb is triumphant; both will triumph over the rival lady.

The creeper referred to in the hymn is patha, फळ (आवस फळ नमीनिक स्वास्था । कारितस्मिनिकेपियान्त्रणम्। कारितस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियान्तस्मिनिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिकेपियानिक

# Hymn 146

For verse 1, see Nir. IX.30.

Aranyani is the devata of the hymn (the tutelary goddess of the forest – Wilson). The Rsi is Devamuni, the son of Irammada (বিশ্বনা ইন্দেব: ).

The word Aranyani (wilderness) occurs in all the six verses of this hymn and nowhere else in the Rgveda.

1. O wilderness (aranyani), how is it that thou who disappearest in deserts over onwards does not seek the village? It appears that fear does not find thee.

Wilderness is the wife of the desert. Desert (aranya, अराप्प) is so called because it is far (apa-arna, अप-अर्ग) from the village, or because it is dull (a-ramana, अ-राप्प).

(अरण्यानी अरण्यस्य पत्नी । अरण्यं अपार्णम् । ग्रामाद्रामचे घवतीही कः).

Na tva bhir iva vindati, न त्या पीरिव विन्दती — It appears as if fear does not find

thee, or word iva (इव) is used in the sense of slight apprehension (i.e. just the slightest fear) (न त्वा भीविन्दतीवेति । इवः परिमयार्थे वा – Nir. IX.30)

2. Cleckah. बिष्यकः – Vṛṣaravaya वृषात्वाय – said to be small animals with screaming noise (वृषा त्वाय। वृषा सेवनसमर्थों तः रान्दो यस्य सूद्म जन् विशेषस्य ज्ञिल्ल्याच्यस्य स तथोजतः) a small insect, jhilli, who screams during mating is vṛṣarava; चिष्यकः ची-ची-शब्द सुर्वन्तन्योषन्तुः – any other insect who gives out sound chi-chi-Sayana).

Aghatibhih, आपाटिपिः, with cymhals.

5. Anyah, अन्य:, some other, as a tiger or even a robber.

# Hymn 147

For verse 1, see Samaveda, I.4.2.4.2 (371).

The Rsi of the hymn is Suvedas, the son of Sirisa (सुवेदाः शैवीवः ).

Indra is invoked for the sake of obtaining a son, a grandson, fulfilment of desires and honourable wealth, as well as food (3-5). Indra slays Vṛtra (1-2).

3. Ahraye, अर्थे, honourable (अलञ्चको - Sayana).

### Hymn 148

The Rsi is Raja Pṛthu, the son of Vena (पृष्ठीन्तः). Indra gets victory over the races of Dasas and fugitive Vala, lurking on secracy hidden in the waters (2). The verse 5 refers to Pṛthu, the son of Vena (सूर पृथ्य वैन्यस्याकेः) Pṛthu means a person with wide and extensive learning.

Venyah is one full of wisdom and intellect. The references in the text, of course, do not refer to historical person ages.

# **Hymn 149**

For verses 1 and 5, see Nir. X.32 and X.33 respectively.

The Rsi of the hymn is Arcan, the son of Hiranyastupa (अविन्हाण्यालूषः) and the subject matter is Savitr, the sun (Nir. X.32).

The word "hiranyastupa" occurs in the last verse (5) – the only occurrence in the entire Rgveda. The word means "brilliance personified", and the word Angirasah means the fire-technician.

- 1. The sun is called Savitr also (Savitr because he is the impeller or stimulator of all Nir. X.31). He is so praised in the Hiranyastupa hymn (Nir. X.32). The seer Hiranyastupa proclaimed this hymn in the act of worship आदित्योऽपि सर्विवोच्यते। तथा च हीच्यस्तुचे स्तुतः अर्थन् हिरण्यस्तुच्यविदिदं सूनतं प्रोवाच Nir. X.32).
- Like Angirasa Hiranyastupa, I invite thee, O Savitr, to the sacrificial food. Thus worshipping and bowing before thee for protection. I kept watch as for a stalk of Soma.

Hiranyastupah, हिरण्यस्तूषः, golden tuft of hair; a tuft of hair made of gold or one having a golden tuft of hair (हिरण्यसंत्यो हिरण्यमयः स्तूनः। हिरण्यमयास्त्योऽस्थेति दा। – Nir. X.33)

Stupah, स्तृष:, tuft of hair, is derived from the verb स्त्रै (Styai), to be collected into a heap), i.e. a collection.

(स्तूपः स्तायतेः संपातः - Nir. X.33).

## Hymn 150

The Rsi is Mrlika, the son of Vasistha (मृळीको वासिप्टः). Vasistha, the purchita, invokes the fire : वसिप्टो हवते पुरोहितो मृळीकाय पुरोहितः (5).

- Mṛlikaya, मृळीकाय, for our felicity (मृळीकाय मुखाय मुखार्यम्)
- 4. Agni was the purohita of gods; the Rsis, the descendents of Manu, kindled Agni.
- 5. Vasistha, as the purohita invokes Agni, the purohita, for our felicity.

The following terms also occur:

Atri, Bharadvaja, Gavisthira, Kanva and Trasdasyu.

See our earlier notes on these terms.

Atri, নবি , free from triple bonds; i.e. "not three"; or from কর্, to eat; a king that eats up or devours enemies লায়: ন সব য়ায় – Nir. III.17)

Bharadvajah, भण्ल भएकः, from being brought up, bhr (Nir. IV.17); one that provides food to others.

Gavisthiram, गविष्ठिरम् – from गविः, गोरवमवे – (Nir. 11.5) seated on the cow skin; or the one with stablized sense-organs; master of his own (for this term see Rv. गविष्टिए ; V.1.12 and गविष्टिएम् X.150.5 – the word occurs nowhere else in the Rgveda.

Kanvam, कण्यम् – men of wisdom (Nir. III.17 for प्रस्कप्य, कण्यस्य पुत्रः and कण्यप्रभवः).

Trasadasyum, असदस्युम्, one who suppresses infidels or wicked persons.

त्रसदस्यवि - VIII.49.10

जसदस्यः - IV.38.1; V.27.3; VIII.19.36

त्रसदस्युम् – I.112.14; IV.42.8; 8; VIII.19.3; VIII. 8.21; 36.7; 37.7; X.150.5

जसदस्योः - V.33.8

Vasisthah, वसिन्छः – most notable one; a high-priest; man of great learning. वसिन्छाः, वसिन्छाः ethese with most settled life (Daya.), they who provide settled life to others.

The term is used in singular and plural both.

वसिष्ठः - II.9.1; VII.9.6; X.65.15 and others.

यसिष्ठम् - I.112.9; VII.33.13; and others.

वसिष्ठज्वत् - VII.96.3

वसिष्ठस्य - VII.33.5

विस्था: - VII.7.7; X.15.8; 122.8 and others, in Book VII.

वसिष्ठाः - (Vocative) - VII.33.3; 4; 8

वसिष्ठान् - VII. 33.2

वसिष्टासः - VII. 23.6; X. 66.14

वसिन्दैः - VII. 39.7; 40.7; 76.7

# **Hymn 151**

For verse 1, see Nir.IX.31

The devata is Sraddha, শ্বা, Srat শ্বন, is a synonym of truth দ্ববে (বৰু, পৰু, মায়, কাব্যা, মাবা and হবা are six synonyms of truth – Nigh. III.10). Acceptance of truth for life is Sraddha – normally translated as faith. Rsi of the hymn is a lady named as Sraddha of family of Kama (প্ৰৱা কাশ্যানী).

1. Sraddha, মত্র – Being based on truth, it is called so (প্রহা প্রব্যানর – Nir. IX.30).

Through faith is fire kindled, through faith is oblation offered. With our speech, we announce faith at the head of fortune (chief limb of fortune, i.e. prosperity (ब्रह्म पगरद भागदेवस्य मूर्यिन प्रयानकृष वचनेनावेदस्यमः – Nir. IX.31)

5. Suryasya nimruci, सूर्यस्य निवृद्धि, at the setting of the sun.

### Hymn 152

For verse 4, see Nir. VII.2.

The deity or the subject matter of the hymn is Indra, and the Rsi is Sasah (साम) of the race of Bharadvaja (सामी मध्यानः).

- 1. Sasah, शास:, the ruler, the king.
- 4. Vi na Indra mṛdho jahi, वित्र इद मृष्ये बडि O Indra, slay our enemies (or our evil tendencies, मृष: ) Nir. VII.2.

Also see Yv. VIII.44, and Samaveda, II.9.3.7.2 (1868).

## Hymn 153

For verse 2, see Nir. VII.2

The Rsis are the wives of the gods and the mothers of Indra (रुद्रमालये देवजानयः). Indra, the head of the state, is the subject matter.

- 1. Jatam upaste, जातमुक्ति, worship him as soon as born, i.e. as soon as coronated or elected as the head of the state (See Samaveda I.2.2.41 (175) with variation.)
- 2. Tvam indra baind adhi, ব্যাদির খলাবেখি, thou, O Indra, (art born) of strength or from the overpowering strength (Nir. VII.2).

See Samaveda, I.2.1.3.6 (120)

Indra is born of strength (बलात्), courage (सहसः) and vigour (ओवसः).

Yami is the Rsi, the daughter of Vivasvat, whilst the creation is the topic (पाववृत्तम्).

1. According to Sayana, the students of the school of the Samaveda offer Soma to Pitrs (Manes); the students of the school of the Yajurveda offer ghee (clarified butter), and the students of the school of the Atharvaveda offer honey. In fact, the knowledge gained through devotion and affection to God (the emotional approach to God) is likened to Soma and the Saman; the knowledge gained through Karma or actions of public dedication and service (serve approach to God) is likened to butter and the Yajuh, and the knowledge gained through study (mundane and spiritual both), i.e. the jnana marga is likened to honey and the Atharva school (Brahmaveda).

# Hymn 155

For verse 1, see Nir. VI.30

The topic of the verses 1 and 4 is the averting of misfortune (সাক্ষমন), of verses 2 and 3 is Brahmanaspati and of verse 5 is the all-gods (all-bounties of Nature) (Visvedevah). The Rsi is Sirimbitha, the son of Bharadvaja (মি-টিনির) নায়ের:).

1. Go to the hill, O barren - জাবি - one-eyed, কাল, hideous ever-screaming (famine). We frighten thee away with those heroes (or beings) of the cloud.

Arayi, জন্মন, unliberal (জনমিন), miscrable, not giving; barren, the goddess of famine (বুদিআই ইনল –Sayana); distress, misery, alaksmi or misfortune personified.

Kane, काणे, one eyed is so called because his sight is crooked (काणे विकटे).

Kane may be derived from the root ✓ कण्, meaning to be small. (काणो दर्शन इत्योगमन्यवः काणतेवा स्यादगुषाव कर्मणः).

The verb कन् (kan) is used to denote the smallness of sound, as it sounds inaudible (कपतिः सम्यानुमाने मामते। अनुकानतीति। मात्रानुमानत् कनः). A person is called कम on account of the smallness of his size and कम on account of his short vision; i.e. one-eyed, (दर्शनानुमानत् कानः) – Nir. VI.30.

Vikate, विकरे, crooked, hideous, i.e. whose manner of walking is crooked, says Aupamanyava, (विकरे विकासपितियोगमन्त्रकः); or the word vi-kata (वि + कर) may be derived from √ कुर्√kut (to be crooked) by metathesis: he is very crooked. (कुरते वर्ग स्वरू । विपरितस्य । विकृतियो प्रवित – Nir. VI.30).

Sadanve, सदान्ये , ever-screaming, always screeching सदान्ये सदानीतुर्व सन्दकारिके – Nir. VI.30

Sirimbithasya, शिरिन्बडस्य — of the clouds — sirimbitha means cloud (शिरिन्बिडो मेपः । शीप्ति बिढे । बिठमन्तिरसम् । बिढं बीरिडेन ब्याड्यतम्); it is shattered in the atmosphere. Bitham (बिठम्) means atmosphere. Bitham (बिठम्) is explained by biritha (बीरिड).

Sirimbitha is also the name of a seer of the family of Bharadvaja (शिरिनिवड) भारद्वावः) who, endowed with black ears, destryed evil fortune (with this verse) (अपि वा शिरिनिवडो भारद्वावः कालकर्णीयाः).

Tebhis tva sattvabhih catayamasi, तेभिः त्वा सत्विषः चातवामीस – we frighten thee away with his heroes, i.e. actions. The verb चातप् (catay) means to frighten. (तस्य सत्वै। कर्मीपिरित स्यात् । तैष्ट्वा चातवामः । चातवित्राक्षि – Nir. VI.30.).

Sattvalh, सर्व:, by its heroes; by its waters, i.e. by actions.

## Hymn 156

The Rsi is Ketu, the son of Agni (बेबुगानेवः) the topic is Agni.

5. Agne ketuh visam asi presthah sresthah काने केतुः विरागित ग्रेप्टः क्रेप्टः – Thou, O Agni, art the best beloved and most excellent banner of the people (विशा प्रजानां, केतुः येनापिता, ज्ञापीयता, ग्रेप्टः प्रपातमाः क्रेप्टः प्रशासकारः – Sayana).

Ketuh, मेतुः — Synonym of prajna (प्रज्ञनाम — Nigh. III.9); See प्र चेतन्त्रति केतुन — I.3.12; उपसः केतुमक्रत — I.92.1; दैवं वहन्ति केतवः — I.50.1).

## Hymn 157

The Rsi is Bhuvana, the son of Aptya (पुत्र अवस्यः) or Sadhana, the son of Bhuvana (साधनो भीवनः) Indra, Adityas and Maruts are invoked, for the sake of rains (स्थितं स्वयां पर्यपरस्त् – men beheld around them the swift descending rain).

 Svadham, स्वधाम् – rains (स्वधा उदक क्रम – Nigh. I.12; स्वधां वृष्ट्युरकम् – Sayana).

### Hymn 158

The topic is surya, the sun; and the Rsi is Caksu (eye), the son of Surya (चकु: सीर्यः).

1. The sun protects us from the evils coming from heaven; air protects from those of the firmament, and fire from those upon earth.

4. The sun or the Surya gives sight to our eye (पशुनों पेहि पशुणे).

## Hymn 159

Saci (सचि ) is the Rsi as well as the devata of the hymn (सची पीलोपी ).

Saci is the Queen-Empress of the State or the Queen on her own accounts in a democratic state (the lady-President, or the Lady-Prime Minister of the State). Her sons and daughters are also dedicated to the State (मन पुत्रः समुख्यः, मे पुत्रिता निपर्) (3). The verses 5 and 6 speak of the suppression of rival-ladies, influencing the head of the State.

## **Hymn 160**

Purana, the son of Visvamitra (पूर्ण केस्वामिकः) is the Rsi of the hymn, and the topic is Indra, the lower self or resplendent Lord. He is fond of Soma (the emotional love); He is cognizant of all things (2). The person who serves Him with all his mind, offers sincere devotion to Him with all his heart, receives His blessings, wealth and cattle (material as well as spiritual) (3). The Lord unsolicited destroys his enemies, the despisers of Brahmanas (कार्यक्ष) or men of learning and character) (4).

4. Revan na, रेवान्त - as a rich man (रेवान् = भनवान् - Sayana)

Ananudistah, अनानुरिचः, unsolicited. (अननुरिचः=अननुरिचः तेनानुस्तः आप्रापितः — Sayana)

# Hymn 161

The object of the hymn is the cure of the disease raja-yaksma (एंग्यस्म) or chronic (or declared) consumption, and hence the conceptual Rsi is Yaksmanasana the son of Prajapati (यस्पतासः प्रवास्तः ).

1. Kam, 平气, with ease.

Havisa, ক্ষা, the medicine (lit. oblation)

Ajnata-yaksmat, अक्रवस्थल्, from the unobserved or undetected consumption.

Raja-yaksmat, राज्यस्थल, from the royal (declared, or observed, or chronic) consumption.

2. Nir-rteh upasthat, निर्मते: उपस्थात्, from the lap of calamity, from the

clutches of the disease.

- 3. Sahasraksena suta-saradena satayusa havisa, सहस्राक्षेण शतशास्त्र शतापुण हिन्छ, with a medicine having a thousand potency (eyes), conferring hundred years, giving a life for a century.
- 4. Satam saradah, satam hemantan, satam vasantamh शतं शरंद, शतं हंमन्तान्, रातं नसन्तान्, रातं नसन्तान्, for a hundred autumns, a hundred winters, a hundred springs.

Satayusa havisa, शतायुषा हविषा, this century-yielding medicine.

## Hymn 162

(For verse 2, see Nir. VI.12)

The subject of the hymn is to avert abortion (गर्भसमावे प्रावश्चित्वम्), and the conceptual Rsi is Raksohan, the son of Brahma (रक्षेत्र माहाः).

 The disease (अमीया) is called durnaman (दुर्गाया); it provides sickness to embryo (गर्पम्) and assails the womb (योतिः).

Raksoha, खोल, the destroyer of raksasas (the infections, contagions, virus etc).

2. Kravyadam, क्रव्यादम्, cannibal; flesh-eating; the worms consuming tiesh.

Amiva, durnama, अमीवा दुर्णामा—the disease of th evil name (दुः+नामा) Amiva is explained by abhyamana (अभ्यमन), i.e. disease. "Durnama, evil name" signified a germ of disease, a worm, whose name is sinful (दुर्णामा क्रिमिमेंब्री भाषनामा — Nir. VI.12)

Krimih, हिन्न ; a worm is so called because it grows fat √ (मिद्) a raw flesh (कव्ये) or it may be derived from the root meaning to creep, or from √ क्राम, to crawl (क्रिनि: कव्ये मेदात । कमतेवा स्यात् सरण्कर्मणा। कमतेवा - Nir, VI.12)

The word Krimih, 新种:, does not occur in the Rgveda.

3. Hanti Patayantam, रिन पतप्तम्, one that destroys the impregnating energy.

Nisatsnum, निपतन्तुं, the germ as it settles.

Sarisrpam, मपेमृपन्, the moving embryo.

mean

The cure of phthisis (यस्पानम्) is the subject matter of this hymn and Rsi is Vivrhan, the son of Kasyapa (विवृक्ष कारपण:).

The disease spreads throughout all parts of body and hence its banishment is demanded from every place.

These limbs are enumerated in the hymn (32 in all).

1. असि - cyc

शिरस् शीर्ण - head

नाधिका – nose

मस्तिष्क - brain

कर्ण – car

बिह्वा - tongue

एसुक - chin

2. ग्रीया - neck

दोवन्, दोष्यु – upper arm

उच्चित् – sinews

अंस - shoulder

कीकस - bones

बाह - forearm

अनुक्य - joint

3. अन्त्र - entrail

मतस्न - kidney

पुरा – anus

यम, यग्रा - liver

वनिष्ठु – abdomen

प्लाशि - viscus (pl. viscera)

बदय - heart

4. 376 - thigh

ब्रोचि – loin

अप्डीवर् - knee

भासद - buttock

पणि - heel

पंसस् (पायु) - private parts

प्रमद – toe

5. मेहन - urethra

लोम - hair

वनंकरण - bladder

नव - nail

Angat-angat, अंगात्-अंगात् – from each limb; lomnah-lomnah, लोम्नः लोम्नः, from each hair; parvani-parvani, पर्वाण-पर्वाण, from each joint.

### **Hymn 164**

(For verse 1, see Nir. 1. 17)

The subject matter of the hymn is dissipation of bad dreams and the conceptual Rsi is Pracatas, the son of Angiras (प्रवेताः आंगिरसः ; versu)

1. **Paro nirṛtyn a caksva,** ঘটনির্মন্ম আৰম্ব , Far , far away , call for death (or calamity); (Nir. I.I) — a discussion on the pada-patha:

निर्मत्या = निः उम्रत्ये (in the dative case as ending in ai, ऐकावनाम्)

- 3. The evil thoughts or sins involved while speaking the others (or deliberately) (সামন); speaking against others (unknowingly or without intention) (সিমনা); speaking about others (or with intention) (সমিনার); while waking (নারন:); while dreaming (ম্বনন:).
- 4. Pracetah angirasah, प्रवेताः आगिरसः , very sensible man of austerity, and enlightenment.

Pracetah, प्रवेता:, highly sensible; having profound knowledge (प्रवेता, प्रवृद्धवेता: - Nir. VIII.6; Rv. X.110.1)

## Hymn 165

For verse 1, see Nir, 1.17

The Rsi is Kapota, the son of Nirrti = (क्येते नैर्मतः) (a conceptual name).

 द्रो निर्म्रत्य इदम जगम – Here has come this messenger of death, दृतः निर्म्रत्यः । इदम् आञ्च्याम (For padapatha, Nir. I.17); Nirrtya is either in the ablative (पंचम्य प्रोक्षा) or in the genitive case (एखपर्य प्रेक्षा), so it is written in the padapatha (पद्याउ), as ending in the visarjaniya (= निर्म्रत्यः)

Kapotah, क्योत: , pigeon. For Kapota, see:

क्षेतः - X.165.1-4

कपोतञ्चन - I.30.4

क्योतम - X.165.5

Pigeon has been sent as the messenger of Nirrti (a synonym of death or calamity); it brings bad news, and hence, its arrival is regarded as unlucky. Niskṛtim, নিজ্জি, atonement.

- 2. May the arrival of the pigeon be auspicious (शिव ).
- 2, 3. Paksini hetih, परिम्मी हेतिः, the winged-weapon (of mischief), (परिम्मी परीपेता हेति हननहेतुः कपोतः Sayana), Hetih may be army also.
  - 4. Ulukah, उलुकः, owl. It speaks amogham

Mogham, मोपम्, be in vain (मोर्च निकलम् - Sayana)

Yamaya mṛtyave, पमाय मृत्यवे, for the controller (यमाय) death (मृत्यवे)

The word uluka has the following occurrences:

বলুक: - X.165.4

उलुकऽपातुम् - VII.104.22

(Only these two occurrences in the Rgveda).

# **Hymn 166**

For verse 5, see Nir. X. 16

The topic of the hymn is to get away from the influence of the rival (सपत्यच्यम्). The hypothetical Rsi is Rsabha, the son of Viraj (ऋषमे वैग्रज:).

The word reabha occurs as follows in the Samhita:

ऋषमप - X.166.1

ऋषमस्य - VI.28.8

ऋषभासः - VI. 16.47; X.91.14

Yaska gives no comment on the word.

- Rsabham, ऋषमं, bull; renowned like a bull (श्रवमक्त प्रशासन् Sayana); excellent and superior (मा समामानां श्रवसम् - Superior among my equals).
  - 5. Yaska quotes this verse (Nir. X.16) in connection with his discus-

sion on tautology (समातिष्याहास्). The recurrence of the same expression in the same verse means tautology, and is regarded as undesirable. Some of the schools of thought do not admit tautology, if there is some difference, even the slightest, as for instance "as from water the frogs (मण्डूका इव उदकात्) and "as frogs from water (मण्डूका उदकात् इव) (Nir. X.16)

Yoga-Ksemam, पोगसम, goods and chattles (Wilson); acquisitions (येग); preservations (सम) – war efforts and peace plans (acquisition of all that one does not possess in Yoga and the preservation of that which has been acquired is Ksema (अप्रायस्य प्रास्त्रयोगः। प्राप्तस्य रहाणे क्षेमः – Sayana).

This verse is the only one in the Rgveda which has Yoga-Ksema (both the terms) occurring together. It is of common occurrence in the Yajurveda (e.g. योगस्य क्षेत्रो नः कल्पताम् – Yv. XXII.22; अलञ्चलाधोयोगः, लञ्चस्य परिपालने क्षेत्रः – Mahidhara; योगो द्रव्यादीनां संयोगः क्षेत्र्यस्तिकं परिपालनम् – Uvat).

# Hymn 167

For verse 3, see Nir. XI.12.

The Rsis are Visvamitra and Jamadagni. The words Visvamitra occurs in the text as follows:

विश्वामित्रः - III. 53.9

विश्वामित्र जमदग्नी-इति - X.167.4

विश्वामित्रस्य - 111.53.12

विरवामित्रा: - III.53.13: X.89.17

विश्वामित्राय - III.53.7

विश्वामित्रेपि - 111.1.21

विश्वामित्रेष् - III.18.4

For jamadagni, see the following:

जमतप्रअग्निम - III.62.18; VIII.101.8; IX.62.24; 65.25

जमदिगनः प्रदत्ता - 111.53.15

जमदिगः वत् - VII.96.3; IX.97.51

3. Kalasan abhaksayan, कलरान् अपधायन्, I have fed on the pitcher or on the jar, i.e. I have drunk the Soma left in the jar from that which had been offered (कलरान् कलरास्यान् कृतरिष्टान् सोमान् अधधायम् मधितवानस्य – Sayana).

In the law of King Soma and Varuna, in the protection of Bṛhaspati and Anumati, today, in thy invocation, O Maghavan, and of Dhatṛ and Vidhatṛ, I partook of the jars.

The meaning is: induced by these deities, I partook of the jars full of soma juices (एक्पिट्रेंबर्कामर्पाम प्रसूत। सोमकलाशानभक्षायमिक्ष – Nir. XI.13)

Kalasa, कलाता, or jar, is so called because Kalah (कलाः) particular measures of Soma, are deposited in it (कला+शो) (कलातः कस्मात्। कला अस्मिम्प्रेक्ते मात्रः Kalah (कलित्य कलात्र्व) are both derived from कृ, to scatter; their measures are scattered (कलित्य कलात्र्व कितोः। विकोर्णमात्रः – Nir. X1. 14).

Varunasya, वस्पास्य , of venerable Lord; of air.

Somasya, सेवस्य, of blissful Lord; of Soma, the nectar; the elixir.

Brhaspateh, बुहस्स्ते: , of the Lord Supreme; of Agni or fire.

Anumatyah, अनुस्त्यः, of concordance, of agreement, of approbation (Nir. X1.29; 30); of approval.

Dhatah, wa:, of sustainer (the samvatsara); Dhatr is the creator of all (Nir. XI.10).

Vidhatah, विपात:, of the creator or of the impeller.

Vidhatṛ is also explained by Dhatṛ (पता सर्वस्य विपता - Nir. XI.10)

# **Hymn 168**

The conceptual Rsi is Anilah, of the race of Vata (अनिको वातायनः). The word vata occurs in verses 1,2 and 4 of this hymn. Vata, anila, vayu and others are synonyms, not enumerated in the Nighantu. This air or wind is the deity of the midspace (बावु: प्रथमगाम्मी मनति। बायुर्वतिः। वेतेवा स्मार् मित्रकर्मणः – Nir. X.1). Anila has not been described by Yaska. We have in Yv.XI. 15 – बायुर्वनिलम्। बावु: प्रकोशिक स्वकीयां प्रकृतिमापदाते – Uvata.)

Air, Vayu, prana (the vital breath), the cosmic wind, all are invoked in this hymn: He moves along sweeping the sky, raising the dust of the earth (1). solid masses advance to meet the wind (2). vayu rests not for a single day; he is the friend of waters, the first-born (3). he is the germ of the world; his voices are heard but his form is not seen – such is this Vata: पोचा कृष्टियो न कपम् (4).

For verse I, see Nir. I, 17

The topic is cows (গাৰু ), and the Rsi is Sabara of the family of Kaksivat (মাৰা: কাৰ্যাৰন: ).

- Avasava pad-vate rudra mṛlaya, अवसाय पट्कते कह मृक्क्य Be merciful, O Rudra, to the footed wanderer, the Padvate, पट्कते, the footed – wanderer is the cow, provision for the journey (पट्कत् अवसं गायः पथ्य हनम् । अकोगंस्पर्य स्थासे नामकरणः । Avasaya, अवसाय, is derived from √ अव्, to go, with the suffix अस, asa it is therefore, not anlysed in the padapatha (पट्याउ)
- 2. Angirasah, अंगिरनः, the technicians; genetic experts (animal genetics and husbandry).

The cows are of similar forms, different forms, of single forms; Agni knows their names (2); Some knows them well; they nourish us with milk, they have calves (3); may we have auspicious cattle in our cow-pen (गोलाम) (4)

For gostha, see-

गोऽस्थम् - VIII.43.7; X.169.4

गोऽस्थात् इव - X.97.8

गोऽस्थे - I.191.4; VI.28.1; X.169.3

### **Hymn 170**

The topic of the hymn is the Sun, Surya (सूर्य) and the hypothetical Rsi is Vibhraj, the son of Sun (विग्रद सीर्यः). All the four verses have the term Vibhraj; विग्रद (1,2); विशवभद-भ्रवः (3), jyotisa vibhrajan, ज्योतिक विभ्रवन् (4).

The sun is the slayer of adversaries (ক্ষেয়া), the slayer of Vṛtra (clouds, dazness and nescience) (বৃষ্টা); slays dasyus (ব্যুক্তা), those who bring calamity to the State), killers of germs (পদ্মকা), the slayer of rivals (rivalry to the purity of environments). (2) The light of the sun is the best light (বে ক্ষর ক্টামিল ক্টামিল); it is the light of lights. It is superb (ক্রেম্ব). (3)

### Hymn 171

Itah, the son of Bhrgu, (ম্থে ক্ষরি:) is the Rsi. The term "the chariot of ita" (মেন: মেন্) occurs in the first verse. The term ita or itatah occurs nowhere in the Rgveda. Sayana regards Ita as the name of Rsi. The word may mean a "man of wisdom".

2. Wilson gives the following legend to illustrate the illusion: sacrifice, attempting to escape from the gods, assumed a human form, that of a warrior Indra, in the shape of an ant, gnawed the bowstring and then cut off his head. The head of the sacrifice is said by Sayana to be the pravargya or preliminary ceremony of pouring fresh milk into the boiling ghee.

3. Venyam, वेन्यम् - According to legend, Pṛthu, १९, the son of Vena; Venyam, to jealous aspirants.

Muhuh Srathna, मुद्रः श्रम्मः. drive away again and again (श्रमाः अहिसी ; i.e. hast harmed – Sayana.

Manasyave astrabudhnaya, मनस्यवे आस्त्र बुप्ताय, for the Manasyu, the son of Astrabudhna (legend); for the learned intellectual, who disperses his knowledge universally.

The word आस्त्रमुख, astrabudhna, occurs nowhere else in the Rgveda.

### Hymn 172

The topic is usa (अप), the dawn and the Rsi is Samvarta, the son of Angiras (संवर्त: आगिरसः). The word वर्तीने (1) and वर्तपति वर्तीनम् (4) occurs in two verses. The metre is dvipada viraj (हिपदा विग्रज), or the half-stanza – tristubh (1) 10+10; (ii) 10+9; (iii) 12+8; (iv) 9+11 (वर्ताग्रेपे विग्रतिक हिपदा विग्रज: -Sayana).

For verse 1, see Samaveda I.5.2.1.7 (443).

1. Vartanim, कानिम्, to the chariot wheel.

Udhabhih, कपि:, of full udders (may mean dew of the morning).

Vanasa, वनसा, the desirable, the pretty.

Gavah, गाव:, cows; speech (divine) वाणी

4. Svasustamah, स्वपुस्तनः, the darkness of her sister (here night is the sister of dawn).

# **Hymn 173**

The topic is an inaugurated king (the coronated king); or the appointed, nominated or duly-elected head of the State, just admitted to the high office. The Rsi is Dhruva (the hypothetical Rsi), a term which connotes stability. The word dhruva occurs in all the verses 1-6 of the hymn.

King is blessed by priest and people, during consecration for his stability (during the term assigned), steadiness and unvacillation. May the kingdom (ज्र) never fall from him (1). Should be unvacillating like a mountain, firm and rigid (2). Firm is the heaven, firm is the earth, firm are the mountains, and so may this king of men be firm (4). May God give stability to his kingdom (5). May people always pay taxes to him (हन्द्रः वे विशः केनलीः करण) (6).

For बलिहतः – tax collected from people, see VII.6.5 and X.173.6 (these two references only in te Rgveda (अग्निविक्तः चक्रे बलिहतः – VII.6.5) – The two parallel passages, अग्निः विकाः बलिहतः चक्रे = इन्द्रः विकाः बलिहतः कत् (may Indra (or Agni) render thy subject people payers of their taxes.)

## Hymn 174

The devata is any King or Raja, and the conceptual Rsi is Abhivarta of the race of Angiras (अपीवती आगिएस). We have the following terms in the verses of this hymn to this effect: अभिवती (1), अभिवृत्य (2), अपीवती: and अभि-अपीवृत्य (3). Abhivarta is the name of an oblation in ecclesiastical sacrifices.

- 1. Rastraya abhivartaya, ज्याय अभिवर्तय, bring us to sovereign rule.
- 2. Abhivṛtya sapatnan, अभियृत्य सपर नान्, having overcome rivals.
- 3. May Savita and Soma establish thee (त्या सक्ति सोगः अपि अवीवृतत्). So that thou mayest be supreme (यया त्या अपीवर्तः असीत्).
  - 5. Aspatnah, असप्ताः, may I become one without a rival.

Sapatnaha, सप्तंत्रा, may I become a destroyer of my rival.

Abhirastrah, সদিতত্ব, obtaining the sovereignity (সদিতত্ব সদিনত-তত্ব: ত্রাবতত্ব: মন্ – Sayana).

Visasahih, विचासहिः, overcoming my foes (विचसहिः सन्तृषां विशेषेणापिपविता चापूपम् – Sayana).

### Hymn 175

The devata is Gravana; মেৰাণ:, the grinding stones for the Soma plant. The Rsi (hypothetical) is Urdhva – gravan, the son of the serpent Arbunda (সর্বুবন নার্যা: এর কর্মনারা নার্যা: —Sayana), i.e. কর্মনার্যার: The term gravanah occurs in all the four verses of the hymn.

Gravanah, মাৰাল: — According to Yaska, the word is derived from the root ছব, to kill; or from ম to praise, or from মছ, to seize (মাৰাল) ছবীৰা, মূলাবীৰা, নৃষ্ণাবীৰা, – Nir. IX.8). Grava, মাৰা, is a synonym of cloud also (Nigh. I.10). Gravanah, মাৰাল:, is included in the list of 36 terms (Nigh. V.3). Gravanah also means the men of wisdom.

1. O men of wisdom, may the creator or the impeller Lord, bless and enlighten you, so that you be appointed on your respectable posts, and perform your duties honourably.

- O men of wisdom, may you drive away all the evils and evil-minded persons or evil intentions. May you use milk-giving cattle (or active solar radiations) as a remedy against diseases.
- Men of wisdom, with their uppermost position, with their popularity, are universally honoured, as they give energy and vitality to the active participants.
- 4. May the divine creator quickly encourage you, O men of wisdom by his sustenance, for your good wishes to the worshipper who offers devotional oblations (or who renders good service to people).

(When by gravana, we mean grinding stone, the upara, is the large stone in the centre of the four stones, which bruise the plant; the plural is used for the singular, or it may imply the edges of the stone - Wilson).

# Hymn 176

The Rsi is Sunu, स्त, which means the son; here the son of Rbhu (स्थापंत्रः). The topic is Rbhu (verse 1) and Agni for others.

- 1. Sunavah rbhunam, सूत्रः ऋषूकान्, the sons of Rbhus; the sons of technicians or of intellectuals.
- 2. Jatavedasam, जातवेदसम्, one who knows all that has been born; a synonym of agni or fire.

Devya dhiya, देव्यः धिया, by divine wisdom.

Anusak, आनुष्क्, in succession; one after the other in an orderly way.

 This agni saves (अरुपति) from (peril caused by the immortals (अमृतात्), as well as by men (स्वनमः).

Sahasascit sahiyan, सहसरिचत् सहीयान, more courageous than courage (or stronger than strength).

Jivatava, जीवातवे, for life-producing.

# Hymn 177

The subject of this hymn is Mayabheda, मायापेद, apparently a mystic one (the discernment of Maya). The Rsi of the hymn, a non-historical person, the son of Prajapati, is Patanga (फ्रंग: प्रायापतः). Patanga may mean the sun also. Yaska does not take notice of this hymn. Maya means prejna (विश्वपाया सर्वाण प्रज्ञापति – Nir. XII.17; all sciences, all arts, VI. 58.1)

It means a symbol of speech (भागया वाक् प्रति स्था) - Nir. I.20; X.71.5. Again, commenting on X.88.6, Yaska equates mayam (भाग) with prajnam, the profound vision (Nir. VII.27). For the word maya, see, out of so many, the following references in the Rgveda:

मायया + I.80.7; II.17.5; III.27.7; IV.30.12; V.63.3; VI.22.6; VII.104.24; VIII.23.15; IX.73.5; X.71.5

मामा - III.61.7; V.63.4; X.54.2

मायाः - 1.32.4; II.11.10; HI.20.3; V.2.9; VI.18.9; VII.1.10; VIII.41.8; X.53.9

मायापिः - [.17.7; 111.34.6; V.30.6; VI.47.18; VIII.14.14; X.147.2

मायाम् - V.85.5; 6; X.88.6

मायाञ्चान् - IV.16.9

मायाऽविनः - IX.83.3

मामाऽवित्रम् - II.111.9

मायाऽविना - X.24.4

मापितः – 1.39.2; П.11.10; ПЕ.38.7; V.44.11; VI.61.3; VII.82.3; VIII.3.19; X.138.3

मायितम् – I.11.7; II.11.5; V.30.6; VI.48.14; VIII.76.1; X.147.2

मायिना - VI.63.5

मायिनाम् - 1.32.4; 111.20.3; 34.3

मायिनि - V.48.3

मायिनी - V.48.1

मायिनी इति - X.5.3

मायो - VII.28.4; X.99.10; 147.5

Asurasya mayaya, असुस्य मायया, by the art or intelligence of Asura. Sayana explains asurasya, as the Supreme Brahman devoid of all disguise (असुस्य असनकुशलस्य सर्वोपाधिविद्योनस्य परश्रहाणः सम्बन्धिया मायया त्रिगुणात्मिकयाः मायेति प्रज्ञानाम । प्रज्ञया सम्बन्ध सर्वज्ञम )

Aktam mayaya, अवतं मायमा, united to knowledge, all-knowing.

Patangam, पतंगम् – the self or the soul; also the sun (पाणं पति गच्छतीति पतंग, सूर्य – Sayana).

Vipascitah, विपश्चितः, men of learning (विद्वासः - Sayana)

Kavayah, कवयः, seers (कवयः क्रान्तिदर्शिनः - Savana).

Maricinam, मरीचीनाम्, of the sun-rays.

2. Vacam, बार्च, the divine speech; the self or the soul bears the word in his mind (प्रतगोक्षाचं मनस विभीत — compare यस्मिन्चः साम यंत्रूषि यस्मिन्द्रिति एक्नामाविष्यतः। यस्मिद्रिचतं सर्वभीतं प्रजानां तन्ये मनः शिव्यमंकल्पमास्तु Yv. XXXIV.5). The word vac has been explained by Sayana as the three Vedas (Tait. Br. III. 12.9). In the morning, the deity (the sun) moves in the sky with the hymns of the Rgveda; he abides at noon in the Yajurveda; at his setting, he is extolled with the Samaveda; the sun moves accompanied by the three Vedas"—ऋष्मिः मृबह्मि दिव देव इंगते पजुर्वेद तिष्टिति मध्ये अह्तः सामवेदेशस्तामये वेदैरशुन्यस्विभिर्मित मूर्यः — Tartti. Br. III. 12.9.1

Gandharvah, गंन्यर्वः, the breath of life.

(गन्धर्वः गाः शब्दान् घारपतीति गन्धर्वः प्राणवायुः — Sayana; from गाः, gah, voices; dhr √ पृ, to hold; the prana vayu holds the speech, — Sayana).

3. For this verse, see I. 164.31; and also Yv. XXXVII.17. The verse is applicable to the Sun, his movements high up and low down. In the same way the verse also refers to the birth and rebirth of the soul, high up in certain lives, and low down in inferior species (आ च पर प्राथितः, through the species lower and higher; स्पीचीः विष्याः यसानः, clothing in bodies superior and inferior).

Anipadyamanam, अनिपधमानम्, never descending, going up, never coming down, (उच्चैर्गच्छन्तम्। न हासौ कदाचिन्नोचैः पद्यते – Sayana); not decaying; going up in the series of rebirths.

A carantam, para carantam, आ चरते परा चरतम् – going this way; going the opposite way (in the case of the sun, going to the east and to the west); from animals to men and from men to lower life.

Sadhricih, संधीची , going together (संधीची सहाज्वतीः).

Visucih, विष्चीः – going separately on their own lines (विष्चीः विविधं पृथक् पृथगञ्चन्तीः).

For verses 1 and 3, see Nir. X. 28.

For verse 1, see Samaveda, 14.1.5.1 (332). The deity is Tarksya; the Rsi is Aristnemi, the son of Tarksya (अस्टिनेमिस्तास्वः)

1. Let us, here, invoke Tarksya, which is rich in food, incited by gods, mighty, impeller of chariots, the felly of whose wheel is unhurt and who is a hero in battle, quickly for our welfare.

Tarksya, ताहर्य, is explained by Tvastṛ, (i) it dwells (हिप्पति) in the crossed over place (from √ त √ tr); i.e. atmosphere. (ताहर्यस्वप्ट्रा व्याख्यतः । तीर्गेऽन्तरिशं हिप्पति; or it is derived from the verb अस्, √ as, to pervade, (अस्त्रोतेवा – Nir. X.29).

Juti, जृति , signifies motion (जृतिगीतः ) or pleasure (त्रीतियाँ) (Nir. X.28).

**Devajutam**, देवजूतं, one who is incited by gods or pleased by them (देवजूतं देवगतं देवग्रीतं वा).

**Prtanajam**, प्तनाजम् (प्रतनाजितम्) – Nir. X.28), hero in a battle, (प्तनाजं प्तनानां राष्ट्र सेनानां प्राजितारं प्रागमिकारं जेतारं वा – Savana)

Aristanemin, अरिप्टनेमि ,the unhurt chariot; the felly of whose chariot is unhurt (अरिप्टनेमि अहिसितरथम् । यहा । नेमिर्नमनशीलमायुधम् । अहिसितायुधम् । अशवा उपचाराज्यनके जन्यशब्दः । अरिप्टनेमिमी जनकम् – Sayana).

3. "Who even spread with his might, the five tribes in a movement, as the sun, with his light, does the waters. A hundredfold, a thousandfold in his speed. Like a hurled javeline, they cannot keep him back (or like a discharged arrow made of reeds, they cannot keep him back) (न स्मेनां करगन्त प्रयुक्तीमिव नरामगीनिवृत् – Nir. X.29).

Kṛsti or Kṛstayah (क्ष्ये = कृष्टयः) – synonym of man (कृष्य इति मनुष्यनाम – Nir. X.22; see III.59.1; कर्मवन्तो मवन्ति); so called because they are active or because their bodies are long (कर्मवन्तो भवन्ति। विकृष्ट देवा या Nir. X.22)

Panca-Kṛstih, पञ्चकृष्टीः — The five classes of people — (1) Either Gandharvah, Pitarah, Devah, Asurah, Raksamsi or (2) the four varnas (Brahmana, Ksattriya, Vaisya and Sudra) and the fifth (the unscheduled one) called nisada (निपाद) (गन्धर्वः पितपे देवा असुग आसीत्येके, चत्याचे वर्णा निपादः पञ्चम इत्यौपमन्यवः — Nir.III.8.)

Nisadah, नियादः — hunter. The word does not occur in the Rgveda. Yaska, however, discussed its etymology; "From what root is nisada derived? He is so called because he lives by killing animals. Sin is embodied(ni – | ✓ sad) in him, so say the etymologists. (नियादः कस्मात् नियदनो भवति। नियण्णमस्मिन्पापकमिति नैरुपताः — Nir. III.8.)

Sahasrasah satasah asya rahih, सहस्रमाः शतमा अस्य रिहः — thousand yielding hundred bestowing is the course of Tarksya (रिहः गतिः — Sayana).

Yuvatim saryam na varante sma, स्म वस्ते युवर्ति न शर्याम् – like an unfailing (युवर्ति ) arrow (शर्याम् ), none can stop it. (शर्या शरकाण्डमयीभियु धन्त्रो मुक्तां, युवर्ति न लक्ष्येण मिश्रीभवन्ती-मिव – Sayana)

# **Hymn 179**

The entire hymn devoted to Indra is of three verses and the Rsis of all the three are different:

Verse 1 - Sibi, the son of Usinara (शिविः औशीनः)

Verse 2 - Pratardana, King of Kasi (प्रतर्दनः काशिसमः)

Verse 3 - Vasumanas, son of Rohidasva (बसुमना ग्रेडिंदरच )

1. Yadi asratah mamattana, यह अश्रकः म्पालन, if uncooked, continue to chant Vedic hymns of praise.

Sratah, आतः , cooked (आतः पक्वः - Sayana)

Asratah, अश्रातः , uncooked (अपक्वः)

Mamattana, ममत्तन, gratify him with praises (स्तुविभिमादियत - Sayana).

 A reference to the midday sacrifice (midday pressing, भाष्यन्दिनस्य सवनस्य)

Dadhnah, रफा, of curds.

Milk is first cooked in the udder of cows; (कपनि श्रातम्); then cooked on fire (अग्नी श्रातम्); and finally, cooked well (मुशातम्).

For verse 2, see Nir. 1.20; also Samaveda, 11.9.3.9.1 (1873); and also Yv. Xviii.71.

The Rsi is Indra's son Jaya (बय: ); the topic is Indra.

1. Puruhuta, पुरुद्दा, invoked by many

Jyastah, ज्येख , pre-eminent, superior to every one,

Susmah, शुप्पः, strength (Nigh. II.9, बलनामानि).

 Mṛgo na bhimah kucaro giristhah, मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः, like a fierce animal, roaming everywhere, haunting the mountains.

Mrgah, मृगः, is derived from the root मृज् √ mṛj meaning to go (मृगोमाध्रेगति कर्मणः – Nir. 1.20

Bhimah, भीम , fierce; of whom all are afraid. (भीमोविमत्यस्यात)

Ku-carah, कुनरं, one who moves in a crooked manner (if it is an epithat of some deity), it means "where does he not go." (कुचर इति चरति कर्म कुत्सितम्। अथ चेद् केवता-भिष्यतम्। क्वायं न चरति — Nir. 1.20).

Girih, गिरिः, mountain (गिरिः पर्वतः –Nir.1.20); since it is raised up (समुद्गीणी भवति – Nir.1.20)

Parvatah, पर्वतः, mountain; it is so called because it has joints (पर्व).

But parva is derived from  $\sqrt{q}$ , to fill; or from  $\vec{m}$ , to propitiate.

Here, during a period of a fortnight, they propitiate the gods, (पर्ववान् पर्वतः। पर्व पुनः पृणातेः प्रोणातेवार्गः अर्थमास पर्व। देवानस्मिन् प्रोणन्तीति – Nir. I.20).

A mountain is called parvato an account of the similarity of the joints of the nature of the other (period) (तत् प्रकृतीतरस्तिच सामान्यात्) (mountains have joints in the form of stone-slabs, and a period has joints in the form of time with its various divisions – Durga on the Nirukta).

Giristhah, गिरिन्ता: , seated on a cloud (गिरिस्थायी; मेघस्थायी - Nir. 1.20).

A cloud is also called giri or mountain, from the same reason (i.e. from its being raised (मेपोऽपिगिरितस्मादेव – Nir. I.20).

(Parvatah, पर्वतः and girih, गिरिः are synonyms of clouds - पंपनामानि , Nigh. I.10).

# **Hymn 181**

The hymn is devoted to all Nature's Bounties (Visvaedevah) and each verse has a different Rsi:

Verse 1 - Pratha, the son of Vasistha (प्रयो वासिन्ड )

Verse 2 - Sapratha, the son of Bharadvaja (सप्रयोगास्त्रावः)

Verse 3 - Gharma, the son of Surya (पर्म: सीर्यः)

All the three names appear to be conceptual and not historical. The terms pratha and sapratha occur in verse 1. The words dhata, savituh and visnu stand for the three Adityas, the suns. This verse has two more terms agni and bharadvaja. The words gharma and surya occur in verse 3, whereas dhata, savita and visnu are also repeated in this verse.

The Rathantara Saman and Anustup metre are mentioned in verse 1, and Brhat Saman in verse 2. Wilson writes on this hymn; "what is here exactly intended is not very obvious and is not explained by the Scholiast," and then, "The Sukta refers evidently to technical ritual", to which no key is given by the commentary."

1. Prathah, sq., extended.

Saprathah, सप्रयः, with extensions in all dimensions.

Vasisthah, विसप्तः, the most celebrated in skill and crafts.

Dhatuh, धातुः , of the sustainer.

Savituh, सवितुः, of the creutor or of impeller.

Visnoh, विष्णोः, of the pervading one.

2. Bharadvajah, মহোৰ:, well versed in sciences; one who stands for learning.

3. Yajuh, यजुः, everything related to Yajna, the ritual – details (यजुः याप साधनम् – Sayana).

**Gharmam**, पर्मम्, fire or heat (न तपन्ति घर्मम् - III.53.14; अभीद्षोधर्मः, the heat kindled around us, I.164.26)

# Hymn 182

The devata of the hymn is Bṛhaspati and the Rsi is Tapurmurdhan, the son of Bṛhaspati (तपुर्म पूर्व बहिस्मत्यः).

The word tapurmurdha occurs in verse 3.

1. **Durgaha**, হুর্ণরা, the overcomer of difficulties. Also, the destroyer of durga, the impenetrable, or the wicked (হুর্ণরা হুর্ণদানার ছন্য – destroyer of those who go wickedly – Sayana).

Aghasamsaya - अपशंसाय, for the calumniator.

Manma, मन्म, bright weapon (मन्यतेदीप्ति कर्मणो मन्म, दीप्तमायुषम् - Sayana).

Nesat, नेपत्, thrust aside.

Sam, राम्, health, i.e. freedom from diseases (रंगाणां रामनम् - Sayana)

Yoh, यो:, prosperity, fearlessness, (यो: भयानां यावनम् - Sayana).

The burden of all the three verses is: क्षिपदशस्तिमप दुर्पति हन्त्याकरद् यजमानाय शं यो: (may he baffle the malevolent, and bestow upon the sacrificer health and fearlessness).

2. **Prayaja** and anuyaja, प्रयाज-अनुयाज; there are five prayajas and three anuyajas (sacrificial rites with these technical names).

The deity of prayaja is Narasamsa, नगराम (a name of Agni) (For narasamsa, see Nir. VIII.7).

The deity of anuyaja is Agni.

Narasamsah, नगरानः it is sacrifice, such is the interpretation of Katthakya – seated men (नगः) praise (प्रांस) gods inscarifice. "It is Agni" says Sakapuni, "he is to be praised by men (VII.2.2) – Nir. VIII.6).

Prayajah, प्रयाजः and anuyajah, अनुयाजः — see X. 51.8–9; Nir. VIII.21; prayajas are introductory oblations and anuyajas are the concluding ones. According to some, they are offered to Agni (अय कि देवता प्रयाजानुयाजः । आग्नेया इत्येके — Nir. VIII.21; प्रयाजान् में अनुयाजारंच — X.51.8; तय प्रयाजा अनुयाजारंच — X.51.9 आग्नेया वी प्रयाजा आग्नेया अनुयाजाः - इति च ब्राह्मणम् — a quotation yet untraced).

According to other authorities, their devatas are meters (छन्दो देवता) or seasons (ऋतु देवता), or animals (पशु देवता), life-breaths (प्राण देवता), or the self (आत्म देवता). But the well-considered view is that they are addressed to Agni (आग्नेया इति तु स्थितिः); the rest is mere apportionment (पनित मात्रमितस्त्) – Nir. VIII.22.

3. Tapurmurdha, तपुमुधा – the best ones among the people who practise austerity and penance for spiritual attainment. An appellation for Brhaspati. (तापकशिरसको बृहस्मति – Sayana).

Rakasah brahmadvisah, सासः ज्ञा द्विषः, the wicked persons, jealous of Brahmanas (ब्राह्मण देण्याः समासः – Sayana).

Sarava, शाले , the leader of raksasas, the wicked teasers; (शाले शार्र हिंसकं रक्षसामधिपतिम् – Sayana).

The word is crived from √ श्र, हिंसायाम् , to kill.

# Hymn 183

A hymn of three verses; the topic of verse 1 is the sacrificer or yajamana; of the second verse is his wife and of the third is the hotr. The Rsi is Prajavat, the son of Prajapati (प्रजावान्याजापनः).

The wife speaks in the first verse: "do thou who art desirous of offspring beget offspring (प्रजायस्व प्रजपापुतकाम).

The yajamana reciprocates: "mayest thou who art beautiful, come up to me, bear offspring, thou who art desirous of offspring," (माम् उप उच्चा युवितः वपृयाः । प्रजायस्य प्रजया पुत्रकामे).

In the third verse, the hotr assists in the performance of the garbhadhana ritual, and blesses the couple. The words have been put into the mouth of the creator God, the Prajapati, who says "I engender progeny upon the earth; I beget children on other women." Wilson comments on this verse. "The share of the Hotr in the procreation of living beings is referable to the efficacy of the sacrifices at which he ministers."

The conceptual Rsi is Tvastr (ল্বত্হ), the maker of embryos, or Visnu, the son of Prajapati (বিজ্যু: স্নাক্ষর:).

The following devatas have been invoked in these three verses, each having some assignment in the progeny – procreation.

Visnu constructs the wombs. (विष्यु)

Tvastr fabricates the members of the body. (ৰুত্ৰ)

Prajapati sprinkles the seed. (प्रवापति)

Dhat cherishes the embryo. (पात्)

Sinivahli sustains the embryo (सिनिवाली), Sarasvati and Asvins also help in sustenance (सारवरी-अधिनी).

The child is expected in the tenth month; for which the embryo is invoked (तं ते गर्न हवामहे दसमे मासि सूतवे). The Asvins are qualified with term देवी (devau) and पुष्कर-मंत्री (garlanded with lotuses).

### Hymn 185

The topic of the hymn is Adityas, the suns; or a propitiation (svastyayana, स्वात्ययनम्). The Rsi is Satyadhṛti, the son of Varuna (सत्यप्तिवर्तिणः)

- 1. Invocation of Mitra, Aryaman and Varuna for protection These three are the Adityas.
- 2. They who have secured protection from these three, are not troubled by their adversaries (न हि सि स्प्राप्तांसः).
- 3. The enemy of such persons upon who in the adityas (আইল্ড: or আইন: प्रवास: ) bestow their eternal light (কাৰ্যা ক্ৰীনি: ), does not survive.

# Hymn 186

For verse 1, see Nir. X.35.

Ula, the son of Vata (बलो पालापनः) is the Rsi, and the devata is air (वापु.).

May Vata breathe into our hearts a healing balm; may he prolong our lives (1). Vata is our father, brother and friend. Vata maintains at his house

of a store of ambrosia (अमृतस्य निषिः); may he give us a bit of it so that we live for long long years (ततो नो देहि जीवसे). (3).

1. The word vata, भव, is used for wind because the wind blows (वातोवातीति सतः – Nir. X.34). In this context, Yaska refers to this verse:

May Vata blow toward us, what is healing, full of happiness and comfort of heart. He shall prolong our lives.

# **Hymn 187**

For verse 2, see Nir. V.5.

The Rsi is Vatsa, the son of Agni (वत्स आग्नेयः). In this hymn of three verses, Agni is invoked, who is the benefactor of mankind (धितीना वृष्णय); he fiercely shines from a great distance (परस्याः पवन्तः) upon the desert tract (पन्य मन्पूर्मि असविति देशम् – Sayana); he with his radiance destroys the raksas (worms, insects, germs etc.).

This Agni, the cosmic fire, is invoked to carry us beyond the reach of those who hate us (सनः पर्वदित द्विषः) – a burden of all the three verse in this hymn.

2. **Tiro dhanvati rocate**, तिये घन्यति येचते ; it shines brightly from across the atmosphere.

Dhanvan, पन्तन्, means atmosphere, a synonym of antarasa, Nigh. I.3; waters flow from it. Nir. V.5.

### **Hymn 188**

For verse 1, see Nir. VII.20.

The Jataveda – Agni is the subject matter of this hymn and Syena, the son of Agni (स्पेन आनेयः) is the conceptual Rsi of this hymn.

The hymn is an invocation to the fire-divine, Jatavedas - For jatavedas, see Nir. VII. 19-20.

From what root is jatavedah derived? (Bṛhad – devata, I.92; II.30). He knows all created beings; he is known to all created beings, or else he (agni or fire) pervades every created being; or he has all created beings as his property or wealth; or he has all created beings as his knowledge, i.e. discernment. (आतमेदाः कस्मात्? आतानि वेद; पूर्वानि वेद – cf. Br. Devata, 11.30; प्राणी वे खतवेदाः, स वि खतानां वेद – Ait. Br. II.39; आतानि वेन विदुः। करोबाते विकासति या; बताविसो या। बतावाना बातविसो या बतावानाः – Nir. VII.19).

There is an untraced Brahmana passage: that because, as soon as he was born, he found the cattle; that is the characteristic of jatavedas: मतन्त्रतः पर्मू किन्द्रत । तन्त्रतिवेदसम् And also: therefore in all seasons, the cattle move towards Agni (तस्मात् सर्वान् प्रावोऽनिवाधिसापीत – See Sayana on I.44.1).

Yaska quotes a verse 1.99.1. We shall press Soma for Jatavedas. He shall consume the property of the niggard, (आतंबेदसे सुनवाम सोममगतीयती में दहांश बेंट . Yaska also quotes the present verse: X. 188.1.

Do ye impel jatavedas, the strong horse, to sit on this our grass. (With your actions impel jatavedas, who pervades everywhere; or else it may be a simile, i.e. jatavedas, who is like a horse; may he sit on this our grass. (प्रहिण्त जातवेदसं कर्मीम समरनुवानम् । अपि बोपमार्थे स्थात् । अरविषयं जातवेदसनिति । इदं नो बहिएसीदिन्ति – Nir. VII.20).

Yaska makes an interesting observation. In the entire Samhita of the Rgveda, consisting of ten Books, this is the only hymn of three verses in the Gayatri metre, addressed to jatavedas (तरे तरेकमेव जातवेदसे गायंत्र तुर्ध दशतयोषु विधते – Nir. VII.20).

Yaska further says that one should know that when we speak of jatavedas as Agni (fire), it does not refer to the terrestrial fire alone obtained by attrition, the upper two lights (midspace lightning and of the celestial sun) are called jatevedas also (स न मन्येतायमेवाग्निरित । अप्येते उत्तरे ज्योतियो जातवेदसी उप्येते – Nir. VII.20). To support this, yaska quotes अधिप्रवन्त समनेव योगाः – IV. 58.8; and उद्ग्लं जातवेदसं – I.50.1.

l. Jatavedas, जातवेदसं जातनां वेदितारं जातपनादिकं वा, one who knows all that has been created; one whose all created beings are wealth.

Asvam, अश्वम्, by his functions, available everywhere (अश्वं कर्मीप-व्याप्तृवन्तम् - Sayana).

Vajinam, possessor of food (वाजिन अनवन्ते ); giver of food.

Nunam pra hinota, नृतं प्र हिनोत, must enhance or increase (नृतं अवश्यं प्र हिनोत प्रवर्धयत – Sayana).

Sayana gives an alternative interpretation also: "like a horse urged to sit down on the sacred grass (नः अस्याकं इदं बाहिः आस्तीर्णः, आसदे आसन्त्रे प्राप्तुम्, – sit down on our sacred grass).

- 2. Milhusah, मीळ् हुष:, to the showerer (सम्बु:)
- 3. The flames of the jatavedas fire are the bearers of oblations to gods

(देवत्रा देवानां प्रति ह्य्यवादिनों, ह्यानां हविषां वोद्य प्रापियम्यो भवन्ति - Sayana)

Tabhih, by them, i.e. by the flames (वाधि जिल्लाधि ).

Yajnam, यज्ञ = यज्ञसाधनं हिवः, the oblations offered at े e sacrifice.

Invatu, হল্ম, carry them to gods.

# **Hymn 189**

The devata or the hymn is Surya or Sarparajni (सापेवजी), who is also the Rsi of the hymn (सापेवजी).

1. Gauh, गी:, the earth

Prsnih, पृश्निः , in the firmament; in the space.

A akramit, आ अक्रमीत्, moves, goes round, revolves.

Matarampurah, मालंपुर: , carrying water in front.

Pitaram svah, पितरं स्वः all round its father; the sun.

Prayan, प्रयन्, moving.

This moving earth revolves in the space, round the sun, her father, carrying waters in the front.

Whilst Dayananda interprets 'गौः, Gauh, as the earth, other interpretors translate this term as the sun (गौः गमनशीलः पृश्निः प्राप्टवर्णः प्राप्ततेजाः अयं सूर्यः आ अक्रमीत् आक्रान्तथान् उदयावलं प्राप्तवान् इत्यर्थः)

Purah, पुर:, is translated as in the east (पूर्वस्यादिशि;)

Mataram, मातरं, is translated as the mother of all beings, the earth (मातरं सर्वस्य भूतजातस्य निर्मात्री पृथिवों)

Pitaram, पितरं, is the sustaining celestial region (पितरं पालकं घुलोकं): the word, Ca, च, denotes the midspace or firmament (च सन्दादनारिक्षम्).

Prayan, प्रयन्, moves with speed (प्रयन् प्रकर्षेण शीधं गच्छन्)

Svah, स्व:, moves with grace (स्व: स्वरण: शोधनगमन: भवति).

Alternatively, Sayana interprets pitaram as the svarga or heaven (पितरं स्वर्गलोकं प्रयम् वर्वते ).

2 and 3 – These verses speak of the sun whose radiance is penetrating, drawing air down through the lungs, after having sent it up (2). Thirty stations of the day and night shine with the sun's rays (3).

3. Trinsat dhama, जिञ्जत् पाम, thirty stations; the thirty muhurtas.

Vastoh, वस्तो , full day (day and night together).

(वस्तोः वासरस्याहोधत्रस्यावयव भूतानि; अह शब्द अवधारणे - Sayana).

## Hymn 190

The purport of each verse (भावपात्र) is the deity of this hymn. The एडा is Aghamarsana, the son of Madhucchandas (अपपर्का मायुक्तरसः).

1. Rtam and Satyam, ऋतं-सत्ते-both these terms are synonyms, when not used together; both mean truth. What is not ree is untruth, अन्त, and the word anria is antithesis of satya also: अनुतात् सत्यपुर्वमि — Yv. I.5; अनृतात् असत्यात् सत्यपुर्वमि — Uvata; अनृत घदनात् उद्गत्यात्मिदं सत्यवदनपुर्वमि — Mahidhara). According to Sayana, truth of thought is Rta, and truthfulness of speech is Satya. (ऋतिमित सत्यग्रम । ऋतं मानसं यार्यासंस्तरपन्म् । सत्यं वाधिकं मधार्थ भाषण्म् — Sayana). A better explanation would be to regard eternal laws of Nature as rta and the ethical truth as satya (the truthfulness of thoughts, words and deeds are all satya).

Prakṛti and Tapas – The mother Prakṛti, the material cause of creation is an equipoise of three – sat (calmness, white); rajas (activity or red) and tamas (inertia, black) (अजामेकां लोहितसुमल कृष्ण – Sveta Svatara up. IV.5; सत्याजातमा साम्यावस्या प्रकृतिः – Samkhya I.61) The tapas or arduous penance of our Lord tickled the rajas of the Prakṛti; the equilibrium was disturbed – on one hand, from the satoguna, we had the creation of rta and satya, and from the tamoguna, the night (ratri) generated; and from thence, the cosmic plasma, or the space-parameter (samudra – arnava, watery ocean) was produced (1). Thereafter the time-parameter (Samvatsara) was created, ordaining nights and days (aho - ratra), the ruler of every moment (विश्वस्य निवती वसी). (2). Dhatṛ, the sustainer and creator, in the beginning created the sun and moon, heaven, earth, and midspace, as in the previous creations (व्याप्तावनस्था). (3).

### Hymn 191

Agni is the deity of the first verse; Samjnanam (संक्रान्म्) or the Assemby is the deity of the next three verses..

Samyananah, शवनः , is Rsi of this hymn of four verses.

 Agni is called vṛṣan (वृषन्), the showerer of benefits (वृषन् कामानां यरितः — Sayana).

Aryah, अर्थः, the lord (अर्थः स्वाध्याध्यायाम्) (अर्थः ईश्यरः – Nir. V.9; अर्थः अहमस्य ईश्यरः – VII. 100.5; वृपाकपिपर्यः ईश्यरः – Nir. XIII.6 on X.86.1; आर्य ईश्यरपुत्रः – Nir. VI.26 on I.117.21; Arya, आर्य, means the son of the lord or a rich person. Arya means vaisya (वैश्य) also (सूहाय चार्याय च – Yv. XXVI.2; अर्थ स्वामिवैश्ययोः – Panini III.1.103)

llaspade, इलस्पदे, on the footmark of Ila (the altar).

liah, इळ:, इद्याया:, of the earth (इळ: पृथिव्याः)

Pade, पदे, उत्तरवेदिलक्षणे, on the altar, the Uttara Vedi (Ait. Br. 1.28)

Sam-sam yuvase, सं सं-युवसे, Thou mixest, combinest (युवसे मिश्रमसि-Sayana).

Visvani sam-yuvese, विश्वानि सम्-सम्-युवसे – thou verily combinest with all creatures – O Agni, you associate with everyone; you alone, among all gods, pervade all living beings (Sayana); you give the sacrifice all the objects for which he prays (ह अग्ने, अर्च: स्वामीत्वं विश्वानि सर्वा णि फलानि आ समन्तात् संयुवसे यजमानेन संगमपिस – Mahidhara, Yv. XV.30).

2. Samgacchadhvam, संगच्छवं, all of you move together, or work together in harmony. (संगतः संमृता भवत ).

Sam Vadadhvam, सं वदप्यं, speak together; meet out mutual differences, and speak in one voice (परस्परं विशेध परित्यर्थंक विधमेव बाक्यं सूरोति यावत् — Sayana); व्यस्त वार्वा समुच्चारणं — Panini — I.3.48

Manansi Sam janatam, मनासि सं जानताम् – ınay your minds apprehend alike (समानमेकसमेवार्यमवनम्बन्त् – Sayana)

Yatha purve devah, यथा पूर्वे देशाः, with unanimity and complete accord, used to accept their appropriate shares, you also without grudge or hesitation, with unanimity accept your due in wealth and prosperity (यथा पूर्वे पुरस्तनः देशाः संजानानाः ऐकमत्यं प्राप्ता इविषाणि उपासते यथा स्वे स्वीकुर्वनितः तथा सुवस्थि वैपास्य परिष्यस्य धर्म स्वीकुर्वनित तेशः-Sayana

3. Samani Samitih, समानी सम्ञाति = समितिः प्राप्तः, acquisition, समितिः प्राप्तः - Sayana; may common (समानी) be your acquisition or acquirement.

Samanam manah, समाने मनः, common the purpose; common be your minds.

Saha cittam, सह चित्तं . common be the thoughts, associated be the desire ( Wilson ). (चित्तं विचारवं झानं सह सहितं परस्पस्यैकार्षे नैको भूतमस्तु – Sayana)

Samanam mantram abhi mantraye, समाने मंत्रे अभि मंत्रये, repeat for you a common prayer; may our decisions and plans be of one accord. (ऐकविष्याय संस्कर्णम – Sayana)

4. Akutih, अकृति intentions (अकृति संकल्पोऽध्यवसायः - Sayana); culture.

\* Vah Su-saha asati, चः मुउसह असति, no ill will, every relationship should be pleasant and of good understanding (वः युव्यकं मुसह शोभनं साहित्यं असति भवति – Sayana).

इति दशमं मण्डलं समाप्तम् ॥ ॥ ऋग्वेद संहिता समाप्ता ॥

## ।। ऋषिसूची ।।

अ

भंहोसुग्वामदेष्यः १०.१९६ भक्तृष्टा मापाः ९.८६.१-१०; ३१-४० भक्तो मीजवान् १०.३४ भगस्यः १.१६५.१६-१५; १.१६६-१६९; १.१७०.२; ५; १.१७१-१७८; १.१७९.३; ४; १.१८०-१९१

नगस्त्विष्याः १.१०९.५; ६

नगस्यस्य स्वसा १०.६०.६

नगस्यस्य पेष्याः १.९०९

नगस्यस्य पेष्यः १.९०९

नगस्य पेष्यः १०.९४०

नगस्यस्य १०.९४०

नगस्य पावको वाहस्यस्यः ८.९०२

नगस्य सीचीकः १०.५९; ४; ६; ८; १०.५९;

१०.५१.४; ५; १०.५९; १०.८०

अप्रियुत्तः स्थीरः १०.११६ अग्नियुपः स्थौरः १०.१९६ अप्रिगृहपतिः सहसः सुतः ८.१०३ अग्नियंविष्ठः सहसः सुतः ८.१०९ अप्तिर्वेश्वानरः १०.७९; १०.८० अप्तिश्राञ्चयः ९.१०६.१−३; १०−१४ अग्निस्तापसः १०.१४१ अधमर्पणो माधुन्छन्दसः १०.१९० अङ्ग जीरवः १०.१३८ अक्तिरसः । द्रयताम्-वसुरोचिपः अनमीन्दः सौद्दोत्रः ४.४१; ४.४४ अज्ञाः । द्दवताम्-पृभयः अत्रिः सांक्यः १०.१४३ अत्रिभींसः ५.२०; ५.३७-४३; ५.७६; ५.७७; 9.44.90-98; 9.24; 4.63-64:

४१-४५; १०.१३७.४ सदितिः ४.१८ सदितियांक्षायणी १०.७२ सनानतः पारुक्छेपिः ९.१११ भनिको वातायनः १०.१६८
भन्धीगुः इयावाभिः ९.१०१.१-३
भवाका भाग्नेवी ८.६१
भप्ततस्य ऐन्द्रः १०.१०३
भप्ततस्य ऐन्द्रः १०.१०३
भप्ततस्य । दर्यताम्-शिखण्डिन्यौ
भभितवाः सौर्यः १०.३७
भभीवतं भाङ्गिरसः १०.१७४
भमद्दीयुः भाङ्गिरसः ९.६१
भग्यस्यो वार्षांगिरः १.१००; ९.९८
भयास्यः भाङ्गिरसः ९.४४-४६; १०.६७;

१०.६८
अरिष्टनेमिस्ताह्यंः १०.१७८
अरुणो नैतहब्यः १०.९१
अर्चनाना आग्रेयः ५.६१; ५.६४; ८.४१
अर्चन् हरण्यस्तुपः १०.१४९
अर्बुदः कान्न्वेयः १०.९४
अर्बुदः कान्न्वेयः १०.९४
अत्रसारः काश्चयः ५.४४; ९.५२-६०
अत्रस्युराग्रेयः ५.३१; ५.७५
अत्रस्युराग्रेयः ५.३१; ५.७५
अत्रस्युराग्रेयः ५.३१; ५.७५
अत्रस्युराग्रेयः १०.१०
अत्रस्युराग्रेयः १०.१०
अत्रस्यः । ह्य्यताम्-वद्याः
अष्टको नैशामिन्नः १०.१०४
अष्ट्रादंष्ट्रो नैस्यः १०.१११
अर्दुराः । ह्य्यताम्-पणयः

आ

आगस्यः । द्रश्ताम्-इक्ह्ब्युतः आग्नेयः । द्रश्नताम्-कुमारः; केतुः; वरसः; इयेनः आग्निः । द्रश्नताम्-इविधानः आग्निरसः । द्रश्नताम्-भीवतः; अध्माद्दीयुः; अवास्यः; उत्तर्याः, करः; कर्ष्यस्याः; कुरसः; कृतप्रधाः; कृष्णः; गृस्समदः; घोरः; विरबीः; विश्यः; ध्रुणः; नृमेधः; पवित्रः; पुरुमीकदः; पुरुमेधः; पुरुष्नाः, प्तदसः; प्रचेताः; प्रमूवसुः; प्रियमेधः; धरुः विन्तुः; शृहन्मतिः; शृहरपतिः; भिक्षुः; मूर्धन्वान्; रहुगणः; वसुरोचिषः; विरूपः; विहृष्यः; वीतहृष्यः; ष्यक्षः; शिद्धः; श्लोनहोत्रः; भुतकक्षः; संवननः; संवर्तेः; सहगुः; स्रव्यः; सुकक्षः; सुवीतिः; हरिमन्तः; हिरण्यस्तूपः

भाक्निरसी । दश्यताम्-शश्वती भाजीगर्तिः । दश्यताम्-श्रुनःशेषः

कात्मा १.६(.७ कान्नेयः। द्रयन्ताम्-अर्चनानाः; अवस्युः; द्र्यः; उरुविकः; प्रवपामरुत्; कृमारः; गयः; गविष्ठिरः; गातुः; गृत्तमदः; गोपवनः; ग्रुतः; द्वितः; प्रुः; पौरः; प्रतिक्षत्रः; प्रतिप्रमः; प्रतिमानुः; प्रतिरयः; पश्चः; बाहुवृक्तः; नुषः; मृक्तवाहाः; प्रतः; रातह्रस्यः; विष्ठः; वसुश्चतः; विश्वसामा; द्यावाश्वः; श्चतवित्; सापश्चवाः; सदापृणः; सहविष्ठः; ससः; सुतंभरः

भावेषाः । दर्यताम्-वस्यवः
भावेषाः । दर्यताम्-अपाछाः; विश्ववारा
भायर्षणः । दर्यताम्-यृहिद्धः; भिषक्
भाविषः । दर्यताम्-विवस्तान्
भाप्यः । दर्यताम्-विवस्तान्
भाप्यः । दर्यताम्-विवस्तान्
भाप्यः । दर्यताम्-विवस्तान्
भाप्यः । दर्यताम्-वरुष्यः
भाम्धीयुवः । दर्यताम्-वरुष्यः
भाम्मणी । दर्यताम्-वाक्
भायुः काण्यः ८.५२
भावेदिः । दर्यताम्-वर्षयावा
भामेवः । दर्यताम्-वर्षयावा
भामेवः । दर्यताम्-वृद्धापः
भामेवः । दर्यताम्-वृद्धापः

इ

श्वटो भागंवः १०.१७१ इप्सवाहो दार्वच्युतः ९.२६ इन्द्रः १.१६५.१; २; ४; ६; ८; १०-१२; १.१७०.१; १; ४; ४.१८; ४.६६.१-२; ८.१००.४; ५; १०.१८.२; ६; ८; १०; ११; १०.६(.१; ८; ११; ११; १४; १९-१२ इन्द्रमसियांसिष्ठः ९.९७.४-६ इन्द्रमातरो देवजामयः १०.१५३ इन्द्रस्य स्तुपा १०.२८.१ इन्द्राणी १०.८६.२-६; ९; १०; १५-१८; १०.१४५ इन्द्रो युष्कवान् १०.१८ इन्द्रो वेकुण्ठः १०.४८-५० इरिज्यितिः काण्यः ८.१६-१८ इप कान्नेयः ५.७; ५.८

उचध्य वाक्षिरसः ९.५०-५६ उस्कीलः कात्यः ६.१५, ६.१६ उपमन्युवांसिएः ९.६५.११-१५ उपस्तुतो वाष्टिह्म्यः १०.११५ उक्सय वामहीयवः १०.११८ उक्षय कामहीयवः १०.११८ उक्षिरान्नेयः ५.६९; ५.५० उर्वशि १०.६५.२; ४; ५; ११, १३, १५;

१६; १८ वको वातायनः १०.१८६ वशनाः काव्यः ८.८४; ९.८७-८९ वशिक् । दश्यताम्-कक्षीयान्

ऊ

कराशिसः ९.१०८.४; ५ कर्षक्रानो यामायनः १०.१४४ कर्ष्याया आर्येदिः १०.१७५ कर्षनामा ब्राह्मः १०.१०९ कर्षनामा ब्राह्मः १०.१०८ कर्षसमा अक्षिसः ९.१०८.८; ९

R

ऋजिश्वा भारहाजः ४.४९-५२; ९.५८; ९.९८; ७ २.१०८.६; ७ ऋजाको वार्षागिरः १.१०० ऋणंवयः ९.१०८.१२; १३ ऋषमो वैराजः बाकरो वा १०.१६६ ऋषमो वैश्वासिन्नः ६.१३; ३.१४; ९.७१ ऋषयो दष्टिङ्माः ५.४४ ऋष्यश्रे वासरसमः १०.१३६.७

एकपुनीधसः ८.४० पृष्ठको बातरकानः १०.१३६.६ ् पृन्तः। दृश्यन्ताम्-भन्नतिरथः; जयः; कयः, वसुक्तः; विमदः; वृपाक्रिः; सर्वेहरिः एवयामरुदाश्रेयः ५.८७

वृक्तः । दश्यताम्-पुरूरवाः प्रेमदः । दश्यताम्-देवसुनिः पेराबतः । दृश्यताम्-जरस्कर्णः पेल्पः । दश्यताम्-कवपः पेश्वराः। दश्यताम्-**अप्तयः** येपोरचिः । द्यताम्-कुशिकः

औषप्यः । दृश्यताम्-दीर्वतमाः औरदः । दश्यताम्-अङः वीशिजः । दृश्यताम्-कक्षीवान् भौदाीनरः । द्रयताम्-दिाविः

क्क्षीवान् वैर्वतमसः (ओक्षिजः) १-११५-124; 2.126.1-4; & UX कण्वो घौरः १.१६-४१; ९.९४ कतो वैश्वामित्रः ३.१७; ३.१८ क्यातो नेक्तः १०.१६५ धरिक्रतो वातरशनः १०.१३६.५ कर्णभ्रहासिष्ठः ९.९७.२१-२४ किं प्रागायः ८.६६ कवप ऐलुपः १०.३०-३४ कविमाँगैवः ९.४५-४९; ९.५५-७९ कश्यपो मारीचः १.९९; ८.९९; ९.६४; **९.६७.४–६; ९.५१; ९.५२; ९.११**३; 9,998; 20,924.2 काक्षीवतः । दृश्येताम्-सपरः; सुकीर्तिः काक्षीवती । दश्यताम्-घोषा दृश्यन्ताम्-भायुः; इतिम्बिठः; काष्यः । कुरसुविः; कुसीदी; ह्याः; त्रिशोकः; देवातिषाः, नामाकः, नारवः, नीपातिषाः, वर्वताः पुनर्वस्ताः पुष्टिगुः; प्रपानः; मगायः;

प्रस्कण्याः, महातिथिः, मातरिथाः, मेघातिथिः, मेष्याः मेष्यातिथिः वस्ताः शशक्रांः श्रुष्टिगुः; सप्यंसः; सुपणंः; सोमरिः काण्वायनः । दृश्येताम्-अश्वसुक्तीः गोपूकी कारमः । द्रयताम्-डरकीलः कात्रवेयः । दश्यताम्-अर्वुदः कामायनी । दश्यताम्-अदा कार्ष्णः । दश्यताम्-विश्वकः काब्यः । दत्यताम्-उद्यानाः काशिराजः । दृश्यताम्-प्रतर्देशः काइयपः । हत्यन्ताम्-अवस्तारः; असितः; वेवलः; निध्वविः; भूतांबाः; रेमः; रेमस्नू; विषृहा काइयपी । दृश्यतान्-शिखण्डिन्यी कुरस माक्षिरसः १.९४-९८; १.१-१-११५; 9.44.84-46 कुमार आप्नेयः ७.१०१; ७.१०२। दश्यताम्-कुमार भान्नेयः ५.२.१; ३~८; १०−१२ कुमारो पामायनः १०.१३५ कुरुसुतिः काण्यः ८.७६-७८ कुरमञ्चर्दियः शैल्यपिः १०.१२६ कुशिक ऐपीरियः ३.३१ कुशिकः सीमरः १०.१९७ कुसीदी काण्यः ८.८१-८३ कुर्मी गार्संमदः २.२५-२९ कृतयद्या आङ्गिरसः ९.१०८.१०-११ कृत्नुमार्गदः ८.७९ कृशः काण्यः ८.५५ कृष्ण आङ्गिसः ८.६५; ८.६६; ८.६७; 48-58.03 केतुराप्तेषः १०.१५६ कौरसः । दृश्येताम्-दुर्मित्रः; सुमित्रः कौशिकः । दृश्यताम्-गायी

गय मात्रेयः ५.५; ५.५• गयः प्रातः १०.६३; १०.६४ गर्गो भारद्वाजः ६.४७ गर्मकर्ता । दश्यताम्-स्वष्टा

गविष्ठिर कात्रेयः ५.१ गासुरात्रेयः ५.३१ गायिनः । द्रयताम्-विश्वामित्रः गायी कीशिकः ३.१९-९९ गारसँमदः । द्रयताम्-कृमैः गृरसमद् वाज्ञिरसः चौनद्दोत्रः पद्माद् गृरसमद्दे भागवः चौनदः २.१-३; २.८-४३;

२.८६.४६-४८
गृहपतिः । दृश्यताम्-अग्निः
गीतमो राहृगणः १.०४-९३; २.१९;
२.६०.५-९; १०.१३७.३
गोषा १०.१३४.६२; ७
गोपवन आग्नेयः ८.७३; ८.०४
गोप्की काण्यायनः ८.१४; ८.१५
गौतमः । दृश्येताम्-नोधाः; वामदेवः
गीपायनः । दृश्यताम्-वन्धः; विमबन्धः;

श्रुतवन्धः; सुबन्धः गौरिवीतिः ज्ञानत्यः ५.२९; २.१०८.१; २; १०.७३; १०.७४

घ

घमंः सीयंः १०.१८१.३ घमंस्तापसः १०.११४ घोर आक्षिरसः ३.३६.१० घोषा काझीवती १०.३९; १०.४० घोरः । दत्येताम्-कण्वः; प्रगायः घोषयः । दत्यताम्-सहस्त्यः

ਚ

चक्षुः सौर्यः १०.१५८ चक्षुमानचः ९.१०६.४-६ चाक्षुयः । दृद्यताम्-अग्नः चित्रमहा चासिष्ठः १०.१९२ च्यवनो भागैवः १०.१९

ज

जमद्भिर्मागंवः ३.(२.१६-१८; ८.१०१; ९.६२; ९.६५; ९.६७.१६-१८; १०.११०; १०.१३७.६; १०.१६७ जय ऐन्द्रः १०.१८० जरकणः सर्प ऐरावतः १०.७६ जरिता शाक्षेः १०.१४२.१; २ जामदश्यः । दृश्यताम्-रामः जारः (जानः) । दृश्यताम्-पृषा जुहुमंग्रजाषा १०.१ - ९ ज्तियांतरमनः १०.१ ३६.१ जेता माधुरुष्टन्दसः १.११

ব

तपुर्मूषां वाहंस्वस्यः १०.१८६ तान्यः वार्ष्यः (वार्षः) १०.९६ तावसः । दश्यन्ताम्-अग्निः; चर्मः; मन्युः ताह्यः । दश्यताम्-अरिष्टनेभिः ताह्यंपुत्रः । दश्यताम्-सुवर्णः तिरश्चीराष्ट्रिरसः ८.९५; ८.९६ त्रसदस्यः वीहकुत्स्यः ४.४२; ५.२७; ९.११० त्रित आप्यः १.१०५; ८.४७; ९.३१; ९.३४;

त्रिशिरासवाष्ट्रः १०.८; १०.९ त्रिशोकः काण्वः ८.४५ त्रैवृष्णः। दृश्यताम्-त्र्यरुणः त्र्यरुणस्त्रेवृष्णः ५.१७; ९.११० त्वष्टा गर्मकर्ता १०.१८४ वाष्ट्रः। दृश्यताम्-त्रिशिराः

द

दक्षिणा प्राजापस्या १०.१०७ दमनो वासायनः १०.१६ दाक्षायणी। दश्यताम्-अदितिः दार्वेश्युतः । दश्यताग्-इध्मवाहः दिव्य माङ्गिरसः १०.१०७ दीर्घतमा जीचध्यः १.१४०--१६४ दुर्मिन्नः कीस्सः २०.१०५ बुवस्युषांन्दनः १०.१०० टळहच्युत आगस्त्यः ९.३५ देषगन्धर्वः । दश्यताम्-विश्वावसुः वेवजामयः । दश्यताम्-इन्द्रमातरः देवसुनिरेरंमदः १०.१४६ देवरातो पैथाभिन्नः १.२४–३० दवलः काइयपः ९.५-२४ देववाती मारतः ३.२३ देवशुनी । दश्यताम्-सरमा

वैषधवा भारतः व.१६ वेषधवा वामायनः १०.१७ वेवाः १०.५१.१; ३; ५; ७; ९; १०.५३.१-३; ६-११

देवातिथिः काण्यः ८.४
देवापिरार्ष्टिपेणः १०.९४
देर्घतमसः । दश्यताम्-कक्षीवान्
देवोदासः । दश्यताम्-परुष्ठेपः; प्रतदंनः
छुतानो मारुतिः ८.९६
पुन्नीको वासिष्ठः ८.८७
पुन्नी विश्वचर्पणिरान्नेयः ५.१३
द्वोणः शाङ्गः १०.१४२.३; ४
द्वितः । दश्यताम्-मुक्तवाद्याः

ध

धरूण आक्तिरसः ५.१५ धानाकः । दृश्यताम्-लुशः धिष्ण्याः । दृश्यताम्-अप्नयः ध्रुवं आङ्गिरसः १०.१७३

न

नथः ३.३३.४; ६; ८; १० नमःप्रभेदनो वैरूपः १०.१११ नरो भारद्वाजः ६.३५; ६.३६ नहुषो मानवः ९.१०१.७-९ नामाकः काण्वः ८.३९-४२ माभानेदिष्ठो माननः १०.६१; १०.६१ भारदः काण्वः ८.१३; ९.५०४, ९.१०५ नारायणः १०.५. नार्मेधः । दृश्यताम्-शकप्तः नाहुपः । दृश्यताम्-ययातिः निधुविः काश्यपः ९.६३ निवावरी । दृश्यताम्-सिकताः नीपातिथिः काण्वः ८.३४.१-१५ नृमेध आङ्गिरसः ८.८९; ८.९०; ८.९८; 6.99; 9.90; 9.99 नेमी मार्गवः ८.१००.१-३; १-१२ नैक्तः । दश्यताम्-कपोतः नोधा गीतमः १.५८-६४; ८.४८; ६.९३ नीधसः । दृश्यताम्-एकणूः

q

पणयोऽसुराः १०.१-८.१; ३; ५; ७; ९; पतमः प्राजापरयः १०.१७७ परमेष्ठी । दश्यताम्-प्रजापतिः पराञ्चरः शाक्त्यः १.६५-७३; ९.९७.३१-४४ परुच्छेपो दैवोदासिः १.१२७-१३९ पर्वतः काण्यः ८.१२; ९.१०४; ९.१०५ पर्वत्र आक्रिसः ९.६७.२२-३३; ९.७३;

पायुभांरद्वाजः ६.७५; १०.८७ पारुच्छेपिः । दश्यताम्-सन्तः पाथ्यः (पार्थः) । दश्यताम्-तान्वः पायकः । दश्यताम्-स्रिः पुनर्वरसः काण्वः ८.७ पुरुमीळ्इ साहित्रसः ८.७१ पुरुमीळ्इः सीहोन्नः ४.४१; ४.४४ पुरुमेघ साङ्गिरसः ८.८९; ८.९० पुरुम्वा साङ्गिरसः ८.७० पुरुप्ता साङ्गिरसः ८.७० पुरुप्ता पेळः १०.९५.१; १; ६-१०; ११;

पुष्टिगुः काण्वः ८.५०
प्तवस मासितः १०.१६०
प्रणो वैश्वामितः १०.१६०
प्रगात्रेयः ५.१६; ५.१७
पृष्ठविन्यः १०.१४८
पृस्त्योऽकाः ९.८६.२१-२०; ११-४०
पृष्ठाः काण्वः ८.५६
पैजवनः । दश्यताम्-सुदाः
पौर भात्रेयः ५.७३; ५.७४
पौरुद्धास्यः । दश्यताम्-त्रस्वस्युः
पौर्छोसी । दश्यताम्-त्राची
प्रमाधः काण्वः ८.१.१; ६; ८.१०; ८.४८;

प्रतायो घीरः । दृश्यताम्-प्रतायः काण्यः प्रचेता आग्निसः १०.१६४ प्रजापतिः ९.१०१.१२-१६ प्रजापतिः परमेष्टी १०.१२९ प्रजापतियाद्यः ३.३८; ३.५४-५६; ९.८४ प्रजापतिर्वेशासित्रः ३.३८; ३.५४-५६

प्रज्ञावान् शाजाप्रत्यः १०.१८३ प्रतद्नः काशिराओ दैवोदासिः 9.54: ₹0.905.₹ प्रतिक्षत्र बात्रेयः ५.४६ प्रतिप्रभ आन्नेयः ५.४९ प्रतिभानुरात्रेयः ५.४८ प्रधो वासिष्ठः १०.१८१-१ प्रभूवसुराक्तिरसः ५.३५; ५.३६; ९.३५; ९.३६ प्रयस्वन्तोऽत्रयः ५.२० प्रयागी भागवः ८.१०२ प्रस्कववः काववः १.४४-५०; ८.४५; ९.९५ प्रागाधः । दृश्यन्ताम्-किलः भगः; इयेतः प्राजापत्यः । दश्यन्ताम्-**पतनः** यक्ष्मनाशनः, यज्ञः, विमदः, विष्णुः संबरणः; हिरण्यगर्भः प्राज्ञापत्या । दश्यताम्-दक्षिणा प्रियमेघ आहिरसः ८.२.१-४+; ८.५*८*; 6.99; C 64; 9.76 प्रैयमेघः । दश्यताम्–सिन्धुक्षित् ष्ठातः । दृश्यताम्-गयः ष्ट्रापोगिः । दश्यताम्-भासङ्गः

छीपायनो वन्धुर्गीपायनो वा ५.३४.१; 80,44-80 बभुराश्रेयः ५.३० षरुराङ्गिरसः १०.९६ वाईस्परयः । दश्यन्ताम्-भक्षिः; तपुर्मूधाः; मरद्वाजः; शंयुः वाह्रवृक्त बात्रेयः ५.७१; ५.७१ विन्दुराङ्गिरसः ८ ९४; ९.३० वुध आंत्रेयः ५.१ बुधः सीम्यः १०.९०१ वृहदुक्यो वासदेव्यः १०.५४-५६ वृहद्दिव आधर्वणः १०.१२० वृहम्मविशक्तिसः ६.३९; ६.४० बृहस्पतिराङ्गिरसः १०.७१; १०.७१ वृहस्यतिर्लीक्यः १०.७१ मधाबाचा । दश्यताम्-ब्रहः मझातियः काष्यः ८.५ माष्यः । दत्येताम्-अप्वेनामाः, रहांहा

भ

भयमानो वार्षांगरः १.१०० नरद्वाजो बाहेंस्परंयः ६.१–१०; ६.१५–४३; ६.५३–४४; ९.६५.१–३; १०.११५.१ भगः भागाः ८.६०; ८.६१

भारतः । त्रयन्ताम्-श्रमिधः; देववातः; देवश्रवाः भारद्वाजः । दश्यन्ताम्-श्रक्षिधाः, गर्गः; परः; पायुः; पश्चः; शासः; शिरिश्विठः; श्रुनहोशः; सप्रधः, सुद्दीयः

भारद्वाजी । दश्यताम्-राग्निः भागवः । दश्यन्ताम्-इटः; कविः; कृत्नुः; गृरसमदः; भ्यवनः; जमदग्निः; नेमः; प्रयोगः; वेनः; सोमाहृतिः; स्यूमरिक्मः

भाग्यंथः । दश्यताम्—मुद्रलः
भालन्दनः । दश्यताम्—वस्तिः
भावयथ्यः १.१२६.६
भिश्चराङ्गिरसः १०.११७
भिष्गाधर्वणः १०.१५७
भुवन भाष्यः १०.१५७
भूतांशः काश्यपः १०.१०६
भृगुवांकणिः ९.६५; १०.१६
भौमः । दश्यताम्—धन्नः

H

मत्स्यः सीमदः ८.६७
मत्स्याः ८.६७
मिथतो यामायानः १०.१६
मथुरछन्दा वैसामित्रः १.१-१०; ९.१
मनुः सांवरणः ९.१०१.१०-११
मनुवंबस्वतः ८.१०-६
मनुवंबस्वतः ८.१०-६
मनुवंबस्वतः ८.१०-११
मन्युवंसिष्ठः ९.६७.१०-११
मन्युवंसिष्ठः ९.६७.१, १०.८४
मन्तः १.१६५.१; ५; ७; ६
मातिश्चा काण्वः ८.५४
माधुरछन्दसः । दृश्येताम्-अधमर्षणः; जेता
मानवः । दृश्यन्ताम्-चक्षुः; नहुषः; नामानेविद्यः;
सार्यातः

मान्धाता घीवनायः १०.११४.१-६१
मान्धा मैन्नावरुणिः ८.६७
मारीचः । दृश्यताम्-कृष्यपः
मारुतिः । दृश्यताम्-सृतानः
मापाः । दृश्यताम्-सृतानः
मुद्रुलो मार्ग्यं १०.१०१
मुक्तान् । दृश्यताम्-इन्द्रः
मूर्यन्यान् भाग्निस्तो वामदेश्यो या १०.८८
मृत्रुलो वासिष्ठः ९.९७.१५-१७; १०.१५०
मेधातिथिः काण्यः १.९१-२३; ८.१.१-१९;

मेष्यः काण्यः ८.५३; ८.५७; ८.५८ मेष्यातिथिः काण्यः ८.१.३-२९; ८.३; ८.३३; ९.४१-४३

मैत्रावरुणिः । दश्वेताम्-मान्यः; वसिष्ठः मौजवान् । दश्यताम्-भक्षः

### य

यहमनाशनः प्राप्तापत्यः १०.१६१ यजत भात्रेयः ५.६७; ५.६८ यद्यः प्राजापत्यः १०.१३० यमी १०.१५४ यमी वैवस्वती १०.१०.१; ३; ५-७; ११; १३ यमी वैवस्वतः १०.१०.२; ४; ८-१०; १२;

ययातिनाँहुवः ९.१०१.४-६ यविष्ठः । दश्यताम्-अग्निः

पामायनः । दश्यन्ताम्—ऊर्ध्वकृषानः; कुमारः; दमनः; देवश्रवाः; मधितः; शङ्कः; संकृषुकः यौवनाधः । दश्यताम्—मान्धाता

### ₹

रसोक्षा माक्षः १०.१६२
रहाण भाक्षिरसः ९.३५; ९.३८
रातक्ष्य भान्नेयः ५.६५; ५.६६
रात्रिमौरद्वाजी १०.१२७
रामो जामदम्म्यः १०.११०
राह्गणः । दश्यताम्-गोतमः
रेणुवैसामिन्नः ९.४०: ९.८९

रेमः काश्यपः ८.९७ रेमसून् काश्यपी ९.९९; ९.१०० रोमशः १.१९९.७ रोहिद्यः। दृश्यताम्-वसुमनाः

### ਲ

स्व पेन्द्रः १०.११९ स्त्रक्षो धानाकः १०.१५; १०.१६ स्रोपामुद्रा १.१५९.१; १ स्रोपायनः । दश्यन्ताम्-बन्धुः; विश्वबन्धुः; स्रुतवन्धुः; सुवन्धुः

### व

परस साम्रेयः १०.१८७ दश्यताम्-कुमारः वत्सः काण्वः ८.६; ८.११ षरसिमां लन्दन. ९.६८; १०.४५; १०.४६ वस्रो वैसानसः १०.९९ वरुणः १०.१२४.१; ५-९ वविराश्रेयः ५.१९ वशोऽम्ब्यः ८.४६ वसिष्ठपुत्राः ७.३३.१०-१४ वसिधो मैन्नायरुणिः ७.१-३२; ७.३३.१-९; 4.2x-9.x; <. 4v.94-22; <. 40; 9.90.9-7; 20.974.0 वसुकर्णो वासुकः १०.(५; १०.(६ वसुकृद्वासुकः **१०.२०-२**५ वसुक्त ऐन्द्रः १०.२४; १०.२८.३-५; ७; 4; 11; 20.24 वसुऋपत्नी १०.१८.१ वसुको वासिष्टः ९.९७.२८-३० वसुमना रीहिदशः १०.१५९.३ वंसुरोचिषोऽक्किरसः ८.३४.१५-१८ वसुर्भारहाजः ९.८०-८२ वसुष्रुत बान्नेयः ५.३-६ वस्यव आश्रेयाः ५.२५; ५.२६ वागाम्भूणी १०.१२५ बाष्यः । दश्यताम्-प्रजापतिः वार्जभरः । दश्यताम्-सक्षिः वातज्विवातरद्यनः १०.१३६.२

वातरवानः। इत्यन्ताम्-ऋष्यशृक्षःः पृतवाः करिकतः; जूति; वातजूतिः; विप्रजूतिः; वृपाणकः वातायनः । दृश्येताम्-अनिलः; उलः वाध्यश्वः । दश्यताम्-सुमित्रः वान्दनः । दश्यताम्-दुवस्युः वामदेवो गीतमः ४.१-४१; ४.४५-५८ वार्मदेष्यः। दश्यन्ताम्-अंहोमुक्; पृहदुक्यः; मूर्घन्वान् वार्काणः । दश्येताम्-भृगुः; सस्यर्धातः वार्षागिरः। दृश्यन्ताम्-अम्बरीयः; ऋस्राधः; मयमानः; सहदेवः; सुराधाः वार्षिहण्यः । दत्यताम्-उपस्तुतः वासिष्ठः। दश्यन्ताम्-इन्द्रश्रमतिः; वपमन्युः; कर्णश्रुत्; चित्रमहाः; चुन्नीकः; प्रथः; मन्युः; मृळीकः; वसुकः; वृषगणः; ब्याघपात्; शक्तिः वासुकः । दृश्येताम्-वसुकर्णः; वसुकृत् विप्रज्तिवातरशनः १०.१३६.३ विप्रबन्धुर्गीपायनी लीपायनी वा ५.१४.४; 20.40-6-विभ्राट् सीयः १०.१०० विमद ऐन्द्रः प्राजापत्यो वा १०.२०-२६ विरूप माफ़िरसः ८.४३; ८.४४; ८.७५ विवस्वान् सादित्यः १०.१३ विवृहा काइयपः १०.१६३ विश्वकर्मा मीवनः १०.८१; १०.८६ विश्वचपेणिः । दश्यताम्-युद्धः विश्वमना वैयशः ८.२३-२६ विश्ववारा भाग्रेयी ५.२८ विश्वसामा आन्नेयः ५.२२ विश्वाकः कार्ष्णिः ८.८५ विद्यामित्री गाधिनः ३.१-१२; ३.२४; ३.२५; 2.24.9-4; 6; 5; 2.24-22; \$.\$\$.9-\$; 4; v; 4; 19-9\$; \$.\$Y; व.३५; व.३६.१-९; ११; व.३४-५३; 3.44-64; 9.60.92-94; 80.924.4; 20.944 विश्वावसुर्देषगन्धर्वः १०.१३९

विष्णुः प्राजापत्यः १०.१४४

विद्वय आङ्गिरसः १०.१३८

चीतह्य आङ्गिरसः ६.१५

बृशो जारः (जानः) ५.३

वृषगणी वासिष्ठः ९.९७.७-९ वृपाकिपरिन्द्रः १०.८६.३; ७; १३; २१ वृषाणको वातस्त्रानः १०-१३६-४ वेनी मार्गवः ९.८५; १०.१२३ वेकुण्ठः । दश्यताम्-इन्दः विखानसः । द्यताम् वन्नः वेखानसाः शतम् ९.५६ वैतहष्यः। दश्यताम्-अरुणः वेभ्यः। दश्यताम्-पृथुः वैयश्वः । दृश्यताम्-विश्वमनाः वेराजः । दश्यताम्-ऋषमः वेरूपः। दश्यन्ताम्-अष्ट्र(देष्ट्रः, नभः प्रभेदनः, शतप्रभेदनः; सधिः वेवस्वतः। दृश्येताम्-मनुः; यमः वेवस्वती। दश्यताम्-यमी विश्वानरः । दश्यताम्-असिः वेशामित्रः। दर्यन्ताम्-भष्टकः; ऋषभः; कतः; वेवरातः; प्रणः; प्रजापतिः; मधुण्छन्दाः; व्यश्व काङ्गिसः ८.२६ ब्याघ्रपाद्वासिष्ठः ९.९७.१६-१८ शंयुवाँदैस्परयः ६.४४-४६; ६.४८ शकपूतो नार्मेघः १०.१३२ शक्तिवासिष्ठः ७.३२.२६<sup>१</sup>; ९.९७.१९-२१; 9.9-6.7; 98-99 शङ्को यामायनः १०.१५ वाची पौलोमी १०.१५९ शतप्रभेदनो वैरूपः १०.११३ प्रावरः काक्षीवतः १०.१६९ शक्षकणः काण्वः ८.५ श्रमस्याङ्गिरसी ८.१.३४ शाक्त्यः । दृश्येताम् –गौरिषीतिः; पाराशरः शास्त्रः । इत्यदाम्-ऋषंभः भार्तः। दश्यन्ताम्-जरिताः, द्रोणः, सारिख्कः स्तम्बसिष्रः द्मार्थातो माभवः १०.५२ शासी भारद्वावः १०.१५२ शिखण्डिन्यावप्सरसी काश्यप्यी ९.१०४ शिविरीशीनरः १०.१ ७५.१ शिरिभ्विठी भारद्वाजः १०.१५५ शिश्चराङ्गिरसः ९.११२

शुनःशेष बाजीगर्तिः १.२४-३०; ९.३ शुनहोत्रो भारद्वाजः ६.३३; ६.३४ शैरीपिः । दरयताम्-सुपेदाः शैल्द्रपिः । दरयताम् --सुक्मलयिद्धिः गौनकः । दरयताम्-गृरसमदः गौनहोत्रः । दरयताम्-गृरसमदः स्यावाश्य आग्नेषः ५.५२-६१; ५.८१; ५.८२; ८.३५-३८; ९.३२

इयावासिः । दृश्यताम्-भन्धीगुः इयेन वाग्नेयः १०.१८८ अब् कामायनी १०.१५१ भृतकक्ष आक्रित्सः ८.९१

अतवन्धुगौँपायनो छीपायनो वा ५.१४.३;

१०.५७-६० श्रुविदान्नेयः ५.६१ श्रुष्टिगुः काण्वः ८.५१

स

संवर्ग आक्षिरसः १०.१९१
संवरणः प्राजापत्यः ५.३३; ५.३४
संवर्तं आक्षिरसः १०.१७२
संकुतुको यामायनः १०.१८
सस्यश्रवा आग्नेयः ५.०९; ५.८०
सदापृण आग्नेयः ५.४५
सिवर्वंस्पः १०.११४
सम्बद्धाः काण्वः ८.८
सस ऋषयः ९.१०७; १०.१३४
सम्प्राताङ्गरसः १०.४७
सम्प्राताङ्गरसः १०.४७
सम्प्राताङ्गरसः १०.४५
सम्प्रां भारद्वातः १०.१४.२
सरम्यो भारद्वातः १०.१४.२
सरमा देवश्चनी १०.१०८२; ४; ६; ६; १०;

सर्वः । हर्गताम्-अर्धुदः, जरत्कणैः सर्वहरिरेन्द्रः १०.५६ सम्य बाह्निरसः १.५१-५७ सस आग्नेयः ५.११ सहस्वे वार्यागिरः १.१०० सहसः स्तुः । हर्गताम्-अग्निः सांवरणः । हर्गताम्-अग्निः सांवरणः । हर्गताम्-अग्निः सांवरणः । हर्गताम्-अग्निः सांवराः हर्गताम्-अग्निः सांवराः । हर्गताम्-अग्निः सांवराः । हर्गताम्-अग्निः सांवराः । हर्गताम्-अर्थः सांमदः । हर्गताम्-अर्थः सापेराज्ञी १०.१८९
साविज्ञी । दर्यताम्—सूर्यां
सिकता निवाधरी ९.८६.११-२०; ३१-४०
सिम्पुक्षित् प्रैयमेधः १०.७५
सिम्पुक्षीर आम्परीपः १०.९
सुकक्ष आङ्गरसः ८.९१; ८.९३
सुकीर्तिः काकीवतः १०.१३१
सुतंभर आग्नेयः ५.११-१४
सुदाः पेजवनः १०.१३३
सुवीतिराङ्गरसः ८.७१
सुपणंस्ताक्ष्यंपुत्रः १०.१४४
सुप-पुर्योपायनो कौपायनो वा ५.१४.२;

सुमित्रः कौरसः १०.१ - ५ सुमित्री वाष्ट्रयश्वः १०.६९; १०.४० सुराघा वार्पागिरः १.१०० सुवेदाः शैरीपिः १०.१४७ सुइस्तो घीषेयः १०.४१ सुद्दोत्री भारद्वाजः ६.३१; ६.३२ स्तुरामेवः १०.१७६ सूर्यां सावित्री १०.८५ सोमरिः काण्वः ८.१९-२१; ८.१०३ सोमः १०.११४.१; ५-९ सोमाद्वतिर्मार्गवः २.४-७ सौचीकः । दस्यताम्-मान्नः सीमरः । दश्यताम्-कुशिकः सीम्यः । दश्यताम्-ग्रुघः सीर्यः । दर्यन्ताम्-अभितयाः, धर्मः, चहुः विभाद्

सीहोत्रः । दश्येताम् भजमीव्दः; पुरुमीव्दः स्तम्बनित्रः सार्ग्नः १०.१४२.७; ८ स्वीरः । दश्येताम्-अग्नियुत्तः; अग्नियुपः स्यूमरदिमभाँगीवः १०.७७; १०.७८ स्यस्यात्रेयः ५.५०; ५.५१

ਫ਼

हरिमन्त आझिरसः ९.७६ हर्यतः प्रावाधः ८.७६ हिष्यमभैः आझार १०.९९; १०.९२ हिरण्यमभैः प्राजापत्यः १०.९२१ हिरण्यस्तूप आङ्गिरसः १.३१-३५; ९.४५ हैरण्यस्तूपः । दृश्यताम्-अर्धन्

# ।। देवतासूची ।।

अ

अक्षकृषिप्रशंसा चाक्षकितवनिन्दा घ १०.३४ मझाः १०.३४ **बार्यः** पुरी'याः <sup>२</sup> ३.२१ भन्नायी । दर्यताम्-इन्द्राणी वरुणानी अन्नायी च अग्निः १ र.१; १.१२; १.१५.४; ११; १.११.५; 10; (.31; (.30.9-13; (.31; **2.14.9-98; 94-80; 2.88.2-98;** 2.84.9-908; 2.46; 2.60; 2.60-46; ₹. υ٩. Υ - 1 ₹. q Υ. 9 - υ; ε<sup>ν</sup>; 9-161-7; 2.992.97; 2.920-926; 2.135.v; {.1Yo; {.1Y1; 2.9×2-940; 2.965; 2.9; 2.2; २.४-१०; ३.१; ३.५; ३.६; ३.७; 2.4-99; 2.93-94; 2.20.2-Y; \$. 29; \$. 23; \$. 24; \$. 24.9-1; 4; 2.20.2-94; 2.26; 2.29.9-Y; €-9€; ₹.44.2-90; 8.9; 8.2; 8.2; 8.4-92; 8.94.9-4; 4.9; 4.2; 4.3.9; 2; 4-92; 4.4; 4.4-24; 4.94.9-6; 4.80.9-4; 4.86; 8.9-4; \$.90.94; \$.YC.9-90; W.9; U.Z; U.Y; U.U-97; U.9Y-90; 0,40.2; 0.90x.90; 9x; 6.99; 6.99.9-33; 6.33; 6.39; 6.43; C. YY; C. 90; C. UY. 9-97;

C.04; C.24; C.101; C.101,1-11;
Q.64.94-29; Q.64.21; Re;
Ro.1-0; Ro.20; Ro.19; Ro.18;
Ro.16; Ro.20; Ro.19; Ro.14;
Ro.46; Ro.49.1; I; U; U; U;
Ro.42.9-1; Ro.191; Ro.122;
Ro.20; Ro.49; Ro.191; Ro.122;
Ro.124.1; Ro.194; Ro.194;
Ro.140; Ro.141; Ro.194;
Ro.140; Ro.141.1

अग्निः अग्निः वैश्वानरो वा १.९८ अग्निः अग्निः शुचिवाँ<sup>४</sup> १.९७ अग्निः अग्निरीपस्यो<sup>५</sup> वा १.९५ अग्निः अग्निजातवेदा<sup>६</sup> वा १.५५ अग्निः अग्निर्देविणोदः वा १.९६ अज्ञः अज्ञिमंध्यमो वा<sup>८</sup> १.७५.१-३ अग्निः अग्निवंस्णश्च वा ४.१.२-५ अग्निः अग्निः सविता च वा ९.६७.३६ अग्निः अधिनौ उपाश्च १.४४.१; ६ भिः इन्द्रश्र । दश्यताम्-इन्द्रः अक्षित्र अभिः ऋतवश्र १.१५.४; १२; २.१५.६ अग्निः ऋतवो वा ३.२५.१ भन्निः ऋरिवजी वा ३.३९.५ भप्तिः त्वष्टा च अथवा भप्तिः इन्द्रः पर्जन्यास्मा च। दृश्यताम्-स्वष्टा अग्निश्च अग्निः चावापृधिब्यौ वा २.४१.१९<sup>३</sup>

अग्निः पर्जन्यत्र अथवा सूर्यः १.१६४.५१

 १०.३४.१; ७; ९; १२ अक्षाः, १३ कृषिः, शेषा अक्षान् निन्दन्ति नृहद्दे

२. धिष्ण्या अप्तयः-बृहद्दे-

३. १.२७.१० अभिर्मध्यमः, १.५८; १.९४; १.९४०-१४९; ९४३-१४४; २.२ जात-वेदाः, १०.९६ अभिः कव्यवाहनः, १०.४५ १२<sup>३</sup> सावाष्ट्रियव्यी; १२<sup>४</sup> विन्से म्ह.६५ देवाः-बृहद्दे-

४. अप्तिः शुचिः-बृहद्देः

५ अमिरीषसः -बृहदे

६. जातवेदाः-वृहदे-

u. अमिर्द्रविणोदाः-बृहर्दे•

८. श्रांमर्मध्यमः-मृद्दे-

५. अपिः सविता च-वृहरे.

अप्तिः सहतम् १.१९: ५.६०(सहतो वा); 6.907.98 अग्निः सिन्नावरुणौ रात्री सविता च १.३५.१ मिया मिया परणोऽदितिः सिन्धुः पृथिवी चौश्र १.९४.१६३-४ अप्तिः छिङ्गोक्तदेवता वा ४.१३; ४.१४ अग्निः वरुणव ४.१.२-५ मिशः विश्वासित्री वा<sup>र</sup> ३.२६.७; ८ अग्निः विश्वे देवा वा<sup>वे</sup> ९.६७.२७ मिः शुचिश्र २.३६.४ ब्रिशः सविता वा<sup>ध</sup> ९.६७.३५ मिः स्यंश्र<sup>५</sup> ८.५६.५ मग्निः सूर्योऽनिलब्र<sup>६</sup> ८.१८.९ अग्नियां स्याँ वापो वा गावो वा घृतं वा ४.५८ विधः सोमध १.५३; १०.१५.१<sup>३-४</sup> अप्तिः सीचीकः १०.५१.१; ३; ५; ७; ९; **₹०.५३.१−३; ६−**११

मिः इविषां स्तुतिवां<sup>0</sup> ८.७२ अग्निराहवनीयः १.१२.६ अधिजातिवेदाः १०.१८८ अग्निर्मिध्यः १.१२.६<sup>१</sup> भग्निवैश्वानरो वा<sup>ट</sup>। दश्यताम्-वैश्वानरः मप्ती रक्षोद्या ध.४; १०.८५; १०.११८ अमेरात्मस्तवः १०.१२४.२-४ मझिरसः विश्वे देवा चा १०.६२.१-६ अग्निः<sup>१०</sup> ५.४०.६-९ अवितिः ११ १०.१८५ अदितिः इन्द्री वामदेवश्च । दृश्यताम्-संवादः अदितिः मित्रावरुणौ सिन्धुः प्रधिवी धौक्ष,

अथवाधिः १.९४.१६<sup>६-४</sup> ष्ठितिः सोमाप्रणी च २.४०.६<sup>३</sup> अधिपवणवर्मं प्रजापतिहंतिखन्त्री वारेर १.२८.९ भध्येषृस्तुतिः । दश्यताम्-पावमान्यः **अभिक: । दश्यताम्-अप्तिः स्योऽनिस्य ।** अन्तरिक्षम् ७.१०४.२३<sup>२</sup> (पृथिग्यन्तरिक्षे) **अप्र**स्तुतिः १.१८७ अप् । दृश्यताम्-आपः अपां नपात् २.३५ मपां नपात् भाषो धा १०.३० अप्तृणसूर्याः १३ (डपनिपत्) १.१९१ अप्वा १०.१०३.११ अब्जा अहि: ७.३४.१६ वभिद्यापः ३.५३.२१−२४ अम्यावर्ती चायमानः १४ (दानस्तुतिः) ६.३७.८ अरण्यामी १०.१४६ **अर्क: सोमब १०.८५.१८ अर्थमा वरुणो मित्रक्ष १.१४१-१-१; ७**-९ अलक्ष्मीनाद्याः १०.१५५.१; ४ जश्रमेघः । दश्यताम्-ऋकः षमस्तुतिः १.१६२; १.१६३ मधाः ६.६५.७ अखिनी<sup>१५</sup> १.३.१−३; १.१५.११; १.२९.१−४; 1.40.90-99; 2.4Y; 2.Y4; 2.YV; ₹.**९१.१६−१८;** ₹.१११.१<sup>३−४</sup>−२५; **₹-**99६−995; **2.920.9-99**; **१.929.3-4; १.940**; 2.146; ₹.96=-96¥; 2.34; 2.89.4-4; 8.94.9-90; 3.46; 8. x3-x4:

<sup>1.</sup> १.१९ सिम: पार्थिवः मस्तक्ष, ८.१०३.१४ अभिर्मबद्धी बद्दैश्व सह-बृहद्दे.

१. ' द्व भारमस्तुतिर्वा ' इति सर्वानुकमस्चम्.

३. विश्वे देवा:-बृहद्दे.

४. सविता-नृहर्दे•

५. ८.५६.५<sup>१ - ३</sup> अप्तिः, ५<sup>४</sup> सूर्यः-वृहद्दे.

६. ८.१८.९<sup>१</sup> स्मि:, ९<sup>२</sup> स्यी:, ९<sup>३</sup> सनिलः-नृहरे.

u. ८. ७२ हविषां स्तुतिः पयःपश्चोषधीनां च-पहरे

८. अप्तिंश्वानरः-बृहद्दे-

९. १०.८७ सिन:-बृहद्दे.

१०. ५.४०.५-९ अत्रीणां कर्म कीर्त्यते-बृहद्दे.

११. आदित्याः ( वदणोऽर्यमा मित्रख )-बृहद्दे.

१२. अधिषवणचर्म सोमो वा-बृह्हे.

१३. केषां चिन्मते अप्तृणसूर्यानामियं स्तुतिः। विषप्रमेतत्स्कम्-बृहरे.

१४, अभ्यावर्तिनः सार्जयस्य न दानस्तुतिः-बृहद्दे.

<sup>&#</sup>x27;५. १.४६.५ अधिनी आदित्यव-बृह्हे.

प.०१-०८; ६.६२-६३; ७.६०-०४; ८.५.१-१०<sup>१</sup>; ८.८-१०; ८.१८.८; ८.२२; ८.५.१-१०; ८.१८.८; ८.२२; ८.५५, ८.२६.१-१९; ८.५५, ८.५५, ८.५५, ८.५५, ८.५५, ८.१५, १०.१४, १०.१४, ५; १०.१४, ५; १०.१४, ५; १०.१४, १ अधिनी अग्नरुपाय १.४४.१; १ अधिनी अग्नरुपाय १.४४.१; १ अधिनी अग्नरुपाय १.४४.१; १ अधिनी अग्नरुपाय १.४४.१; १ अधिनी श्रास्थी ६.१५.११; १ अग्नरुपाय १.४४.१६ अग्नरुपाय १.४४.१६ अग्नरुपाय १.४४.१६ अग्नरुपाय १.४४.१६ अग्नरुपाय १.४४.१६ अग्नरुपाय १.४४.१९ अग्नरुपाय १.४५.१९

### आ

भारता । दर्यन्ताम्-रृष्ट्रः वामदेवी वाः त्रसवस्युः; छवः; वागाम्मृणीः विश्वामित्रः; विश्ववसुः; वाची पौछोमी भावित्या उपाश्च ८.४७.१४-१८ भावित्याः १.४१.४-६; २.२७; ७.५१; ७.५२; ७.६६.४-१३; ८.१८.१-७; १०-२२; ८.१९.३४; ३५; ८.४७.१-१३; ८.५६; ८.६७; ८.१०१.५<sup>8</sup>; ६

8

ह्ज्यास्तवो पैजमानमधासा च<sup>६</sup> ८.३१.१-४ इमाः समिद्धो वाप्तिः<sup>0</sup> १.१३.१; १.१४२.१; १.१८८.१; १.३.१; ६.४.१; ५.५.१; ७.२.१; ९.५.१; १०.७०.१; १०.११०.१ इन्द्रः १.१९९.६

कृत्यार १.६.४–६; १.४; १.५; १.६.१–३; १०; १.४–११; १.१५.१; ५; .१.१६; १.२८.१–४; १.२९; १.२०.१–१६;

- २.२७ आदित्याः = मित्रावरणी दक्षः अंशः तुविजातः मगः अयमा च, ८.१८०४; ६; ७ अदितिः, ८.१९.३४-३५ वरणोऽयमा मित्रधः, ८.४०,९ आदितिः, ८.६०.१ - १२ अदितिः – मृहद्देः
- २. १०.३०.३-४ अपां नपादिति नाम्ना अप्ति-र्मप्यसः-बृहद्दे.
- १०.१९.२ इन्द्रामी निपातमाजी; ६ इन्द्रः-मृहदेः
- ४. १०.१ ७.११-१३ सोमः-बृहदे.
- ५. ७.१ •४.२१ आत्मन आशी:-बृह्हे.
- ६.८.३१.१-२ शको यजता पतिः, ३-४ यज्या-मृहेर्
- u. १.१३.१ इमा:-प्रदे-

८. १.१८.१-४ इन्द्रोळ्खली (इति यास्कः फात्य क्यख), १.८०.१६ दृष्यस् मनुरम्यां च निपानिताः, १.१३२.६ इन्द्राप्वती, १.१७०.२; ४ इन्द्रः, १; ३ कास्त्यः, ३.३३.६ विश्वानितः, ३.३३.७ नद्यः, षष्ट्यां सतन्यां च इन्द्रसवितारी निपातिनी, ४.३१.१५ स्र्यः (काश्वलयनः), ६.३७.३ वायुरिन्द्रथ, ६.४४.११-२४ सोमः। इन्द्र इत्येके। ७.१८-३६ मस्तो निपातमाजः, ७.३१.१० विजवनस्य दानस्तुतिः, ७.१०४.८ इन्द्रासोमी, ८.६३० कामवेश्वनरः (इति शाकप्णि-मुद्रली), ८.१७.१४ वास्तोष्पतिः, ८.४६.४-५

( अभिमे एडे )

2.22; 2.22; 2.49-4v; 2.49-62; 2.40-64; 2.700-704; 2.925.7-4; v-11: 2.12 -- 121; 2.122.1-4; 63; 1.144; 1.144.x-4; 1.145.6; 2.982.93; 2.98 ws; 2.985; 2.989; 2.902-906; 2.99-88; 2.20-9-4; u; 23; 40; 2.49.10-11; 2.20-11; 3-11-4-v; 3-1x-41; 3-41-1-1x; 29-24; 8.96; 8.90; 8.95-22; 8. 47.9-v; 99; 8. 4x; 8 44; 8. 44; ¥.1 • 1-2; 13-3¥; 8.11: B. 22.1-22; 4.25.1-4; 52; 10-14; 4.24.4-v; 61-4; 90-92; 4. 22-29; 4. 4.4.9-4; 6.94-20; E.29.9-4; 10; 12; E.22-24; E. 20. 9-0: E. 29-17; E. Y'4.9-20; E. Y (; E. Y v. 4-94; 204; 21; 2124; 10.4 c.9-29; 10.99-22; 10.44.8-6; 0.94.9; 0.96.9-4; 0.9-4.6; 94; 14-24: 44: 6.4.1-44: 6.4.9-40: 6.2.1-20; 6.4.1-94; 6.6.1-44; 6.12-10; 6.21.1-11; 6.24.1-10; 6.27-24; 6.26; 6.20; 6 x4.4-x4; C. x 4.1-20; 25-21; 22; C. x5-42; 6.4x.9-2; 4-6; 6.61; 6.62; 6.12.9-19; 6.17-11; 6.16.9-12; 6.45.9-10; 93-96; 6.40; 6.05-06; 6.60.9-9; 6.69; 6.62; C. CC- 99; C.97.9-77; C.94; 6.99.9-93; 6.90-99; 6.900.9-9; 92; 20.6.4-5; 20.22; 20.23; ₹0.२४.१-३; **१०.**२७; **१०.२८.१**; ३-५; to. 32; to. 42-44; to. 44; to. 44; ₹0.65.1-¥; €-95; ₹0.55; ₹0.9 0 ₹.9 - ₹; 4-19; ₹0.9 0¥; 20.9 . 4: 20.999-997; 20.994; ₹0.9२°; ₹0.9२४.5; ₹0.9३9.9−३; (; v; 20.133; 20.134; 20.134; 20.9xx; 20.9xv; 20 9x6; 20.943; ₹0.941; ₹0.94°; ₹0.949; 20.9 ( 0.9; 2; 4; 20.9 09; 20.9 05; \$0.960

प्रमाः समित्रः १.२१; १.१०८; १.१०९; १.१२९; १.१२; १.२५.४; ५.२५.६; ५.२५.६; ५.२५.६; ५.२५.६; ५.२५.१ ५.२५; ५.२५.१ ६.६०; ७.९१; ७.९४; ८.३८; ८.४५.१ इण्यः सवितियामविष्यः । दर्यताम्—संवादः व्ययः इण्यः इण्यासि व्याकपित्रः १०.८६ व्ययः इण्यासि वार्षः ५.२८ व्ययः इण्यासि १.३०.९-११ इण्यः उपास्यः ५.३०.९-११ इण्यः क्रतवेषो वा ४.२३.८-१० इण्यः क्रतवेषो वा ४.२३.८-१० इण्यः क्रतवेषो वा ४.२३.८-१०

(गतपृष्ठात्)

मिन्नोऽर्यमा महतस्य, ८.६५.१० देवाः (इति मागुरिः), १०-१२ विश्वे देवाः (इति यास्कः), ८ १००.८ सुपर्णः, ९ वजः, १०.२० १५ महतः, १६ वजः, १०<sup>१-२</sup> स्त्रितिः स्व सोमस्य, १०<sup>३-४</sup> पर्जन्यावाय, १८ स्त्रिः, १९ स्त्रः, २०-२१ इन्ह्रो वजस्य, २१ इन्ह्रस्य धनुः, २३ पर्जन्योऽनिलो भास्करस्य, २३ स्विलो भास्करस्य, २४ इन्द्रः स्यों वा, १०.४४.११<sup>१-२</sup> मृहस्पतिः, १०.५५.५ स्त्रीं सन्द्रतिः,

१०.१२०.६ आप्त्या निपातमाजः, १०.१२४.९<sup>१-३</sup> सोमः, ९<sup>४</sup> इन्द्रः, १०.१६१ इन्द्रामी (इति यास्कः), लिश्नोक्तदैनतम् (इत्येके)-बृहद्दे

 १.१३९.९ अथवा ऋषिः ऋषीनात्मानं वा स्तीति । स्न्द्रामी निपातमाजी, ८.४५ स्न्दः-वृहद्दे-

२. इन्द्रासोमी-बृहद्दे-

१. ५.३१.८ उशनाः-बृहदे.

४. ४.१० उपा सम्यमा च (शाकटायनः), ४.१०.२४ मनः पूषा अर्थमा च-षृहरे. वृत्तः व्यसवस्य ३.६०.५-०; ८.५३.३४ इन्द्रः कपिशकस्पी २.४२: २.४३ इन्द्रः कुरसम्ब ५.३१.९ इन्द्रः कुरसी वा ५.३१.८१ इन्द्रः गावी वा ६.२८.२; ८४ ध्न्त्रः त्वष्टा चा २.३१.२; ३ इन्द्रः धावाष्ट्रिययौ भा १०.५९.१० श्रन्तः व्रुषणो वा<sup>त</sup> रिव.१०२ इन्द्रः मभश्र २.३५.५ इन्द्रः पर्जन्यास्मा अधिश्र । दर्यताम्-१वश अधिश्र इन्द्रः पर्वतक्षरे १.१३२.६९; ३.५३.१ इन्द्रः पूषा च ६.५७ इन्द्रः पूपा वा<sup>ध</sup> ८.४.१५-१८ इन्द्रः बृहस्पतिश्च<sup>भ</sup> ४.४९: ४.५०.१०: ११: 4.40.90; 4.4C.U; 6.44.94 इन्द्रः महाणदातिः सीमश्रं १.१८.४ इन्द्रः व्यक्षणस्पतिश्व २.२४.१२; ७.९३.३; ९ ह्रम्द्रः मधुश्र २.३५.१ इन्द्रः मस्तब १.६.५; ७ इन्द्रः मरुतो वा १०.१०३.१३ इन्द्रः लिङ्गोक्तदेवता वा १०.१६७.३ इन्द्रः वरुणक्ष १.१७; ३.६२.१-३; ४.४१; 8. x 2. u-9 0; & & C; U. C 2 - C4; C. 49 इन्द्रः वामदेवी वा ध.२६.१-१ इन्द्रः वायुक्ष १.२.४-६; १.२३.२; 2.89.7; 8.84.7-0; 8.80.4-8; ن. جه, بر- بن ن. جم. ع<sub>ز</sub> لا- بن ن. جم. ع इन्द्रः विश्वे देवा वा<sup>ध</sup> १.१२१

6.99: इन्द्रः विष्णुश्च ₹.944.9=₹; 1-4.99.W इन्द्रः इयेनो वा<sup>८</sup> ध.२७.५ इन्द्राणी इन्द्रस प्रवाकिपस १०.८६ इम्झाणी गुज्गुः सिनीवाळी राका सरस्वती वरणानी च २.३१.८ इन्द्राणी वरुणामी अशायी वर्ष १.३३.१३ इन्द्राधी ४.३२.२३-२४ इन्द्र।सोमौ २.३०.६; ६.७२; १०.८९.५ इन्द्रासीमी इन्द्री वा छ.२८ इन्द्रासीमी रक्षोहणी ७.१०४.१-७; १५; २५ इन्द्रो सरस्वान् १.१३.७-९; १.१६५; 2.909.3-0 इन्द्रो वैकुण्ठः १०.४७-५० इतः १.१३.४; १.४२.४; १.१८८-३; २.३.३; w. 7. 2; 9.4. 2; 3.4.3: 4.4.2: 20.00.7; 20.990.7 इळा । दृश्यताम्-वेष्यः तिस्रः इपवः ११ ६.७५.११-१२; १५-१६ इषुधिः ६.७५.५

उ

उपनिषत्। दश्यन्ताम्-भष्तृणसूर्याः, गर्भसा-विषयु ,प्रस्वापिन्य , रोगप्त ,सपरनीवाधनम्। उपसम्रवा सिम्नातिथिपुत्रः १०.३३.५-९ उपाप्यायस्तुतिः ३.२६.९ उर्वेद्यी १०.९५.१; ३; ६; ८-१०; १२; १४;

८.९३.३४ ऋभवः-बृहद्दे.

२. दुघण इन्द्रो वा (इति यास्कः), निन्धे देवाः (इति शीनकः)-वृहदे

३. इन्द्रापर्वती-बृहद्दे.

४. ८.४.१५-१६ इन्द्रः, १७-१८ पूषा (इति

गालवः)-बृहद्दे.

५. ७.९८.७ ६न्द्रः, ८.९६.१३-१५ इन्द्री सबती नृहस्पतिथ । इन्द्रः (इति घीनकः), इन्द्रा-नृहस्पती (ऐ. ब्रा )-बृहहे.

६. ' आद्यामिस्तिस्मिरिन्द्रमिवात्मानमृषिस्तुष्टा-

वेन्द्रो वात्मानम् ' इति सर्वानुकमस्त्रम् । अहमित्यात्मसंस्तावः-बृहद्देः

इन्द्रः । स्वरसाम् विश्वे देवाः – वृहद्देः

८. ४.२७.१-५ श्येनस्तुतिः-बृहर्दे.

९. देवपत्य इन्द्राणी वरणानी अमायी च-बृहर्रे.

 १०. १.१६५ मावतैन्द्रस्तु संवादः । १; २; ४;
 ६; ८; १०–१५ मब्तः, ३; ५; ७; ९ इन्द्रः– बृहद्देः

११. ६.७५.११ इपुः, १२ कवनः, १५<sup>१</sup> दिग्य इपुः, १५<sup>२</sup> अयोमुखी, १५<sup>२.४</sup> वार्णमस्तम्, १६ धतुर्मुक्त इपुः-नृहर्देः

उल्लुख्डम् १.२८५; ६ उल्लालगुसले १.२८.७; ८ उद्यानाः । दर्यताम् ध्रुन्द्रं उद्याना वा उपाः १.३०.२०-२२; १.४८; ₹.¥\$; ₹-९२-१-१५; ₹-११२-१<sup>१-२</sup>; १.१२३; **१.**१२४; **३.५५.१**; ३.६१; ४.५१; 4.09; 4.60; 4.64; 4.64; 0.89.0; 10.04-69; 20.907 उपाः अग्निरशिमी च १.४४.१; २ उपाः बादिश्यात्र ८.४७.१४-१८ उषाः इन्द्रश्च ४.३०.९-११ उपाः राग्निश्च रै.११३.१<sup>३.४</sup> उपाः सूर्यंप्रमा वा<sup>र</sup> ८.१०१-१३ उपासानकारे १.१३.७; १.१४२.७; १.१८८.५; 2.3.6; 2.v.6; 4.4.6; 0.2.6; 9,4.6; 20,40.6; 20.990.6

### Ŧ

अक्षाश्वमेधी (दानस्तुतिः) ८.६८.१४-१९

क्रणंचयः इन्द्रश्च ५.३०
क्रतदेव इन्द्रश्च ५.३०
क्रतदेव इन्द्रश्च वा ४.३३.८-९०
क्रतवः १.९५; २.३६; २.३०
क्रतवः अधिवां ३.२०.९
क्रतवः अधिवां च । दर्यताम्-अधिनी क्रतवश्च
क्रतवः ६न्द्रश्च । दर्यताम्-१वष्टा क्रतवश्च
क्रतवः १वषा च । दर्यताम्-१वष्टा क्रतवश्च
क्रतवः १वषावेदाश्च । दर्यताम्-१वणोदाः
क्रतवश्च
क्रतवः मरुतश्च । दर्यताम्-मरुतः क्रतवश्च
क्रतवः मरुतश्च । दर्यताम्-मरुतः क्रतवश्च
क्रतवः मित्रावरुणी च । दर्यताम्-मित्रावरुणी
क्रतवश्च
क्राविजोऽप्तिश्च ३.२९.५
क्रिविजो विश्व देवा वा ८.५८.१; १०.१०९
क्रमव इन्द्रश्च ३.६०.५-७; ८.९३.३४

ऋंगवः १.२०; १.११०; १.१११; १.१६१; २.६०.१-४; ४.३३-३७; ७.४८.१-३; १०.१७६.१ ऋभवो विश्वे देवा वा ७.४८.४

ओ

क्षोपधयः १०.९७

ओ

भीपसः । दृश्यताम्-अग्निः अग्निरीपसी वा

क

कः १.२४.१; १०.१२१
किपिक्षलरूपी इन्द्रः २.४२; २.४२
कपोतोपहती प्रायक्षित्तम् १०.१६५
कवच-सोम-वरुणाः ६.०५.१८
कक्षियः (दानस्तुतिः) ८.५.३०<sup>२</sup>-३९
कानीतः। द्यताम्-पृथुभवाः
कालः संवरसरात्मा १.१६४.४८
कुरस इन्द्रश्च ५.३१.९
कुरस इन्द्रश्च ५.३१.८३
कुरुः (दानस्तुतिः) ८.४.१९-२१
कुरुभवणसासद्ययः (दानस्तुतिः)१०.३३.४; ५
कृषिः १०.३४
किशियाणः। द्यताम्-पाकस्थामा
क्षेत्रपतिः ४.५०.१-३

ग

गङ्गादिनशः ७.५०.४ गर्मसंस्रावे प्रायक्षित्तम् १०.१६२ गर्मसाविण्युपनिषत् १.१०१.१; ५.७८.५-६ गर्मार्थाशीः १०.१८४ गाव आयो वा । दस्यताम्-आयः गावो वा गाव इन्द्रो वा ६.२८.२; ८४ गावः ६.२८.१; ३-७; ८१-३; १०.१६९

२. उपायन्द्रसूर्ययोः प्रभा वा-वृहद्दे.

३. १.१३.७ नक्तीपासा-वृहद्दे

४. दे.६०.३-४ इन्द्रो निपाती-बृह्हे.

६. कपोतः-वृहद्दे.

 स्रवतां गर्मोणामनुमन्त्रणस् । अमी रशीहा-मृहदे.

८. इन्द्रः-बृहद्देः

१. १.११३ राज्युपसी, ७.४१.७ दृष्ट्रभ्य आशीर्या, ७.७६.१ मध्यमः (अप्रिः)-बृहद्दे.

५. १०.१२१ प्रजापतिः-बृह्दे.

भाषः वाशियां सूर्यो वा भाषो वा घृतं वा ४.५८ गुरूगुः । दर्यताम्-एन्द्राणी गुरूगुः योः ८.१०१.१५; १६ श्रावाणः १ ७.१०४.१७; १०.७६; १०.९४; १०.१७५

घ

प्तम् । दश्यताम्-यावः वाशिवां

ঘ

चन्त्रमाः<sup>२</sup> १०.८५.९ ९ चमें प्रशंसा १.२८.९ चायमानः । दश्यताम्-कभ्यावतीं चित्रः (दानस्तुतिः) ८.२१.१५; १८ चैषः । दश्यताम्-कशुः च्छित्रयूपस्य मूलभूतः स्थाणुः ६.८.११

ज

जातवेदाः । दश्यताम्-अप्तिः अप्तिर्जातवेदा वा ज्ञानम् १०.७१ ज्या ६.७५.३

त

तक्षा । दृश्यताम्-गृद्यः
तन्नपात् १.१३.२; १.१४१.२; १.१८८.२;
३.४.२; ९.५.२; १०.१९०.२
तरन्तमिष्ट्षी शसीयसी ५.६१.५-८
तरन्तो वैदद्धिः ५.६१.१०
ताह्यः १०.९७८
तिरिन्दरः पाशंच्यः (द्रानस्तुतिः) ८.६.४६-४८
तिस्रः । दृश्यताम्-देग्यः तिस्रः
नृणपाणिकं प्रश्निस्कम् ६.४८
नृणम् । दृश्यताम्-अप्नृणस्याः १.९९
प्रसद्स्यः (द्रानस्तुतिः) ८.९.३६; १७

यसदस्यः पीरुकुस्यः १४.४२.१-६
यासदस्यः । दृश्यताम्-कुरुथ्यणः
रवष्टा १.१३.१०; १.१५.३; १.१४२.१०५
१.१८८.९; २.३.९; ३.४.९; ६.५.९;
७.२.९; १.५.९; १०.१८.६; १०.४०.९;
१०.११०.९
रवष्टा असिश्च अथवा असिः हृन्यः प्रजन्यास्यो च
२.५५.१५-२२
रवष्टा प्रन्यो वा २.३२.२; ३
रवष्टा श्रुतक्ष्य १.१५.३
रवष्टा श्रुतक्षय १.१५.३

द

दक्षिणा तद्दातारो यजमाना वार १०.१०७ दक्षिणा ब्रह्मणस्पतिश्व १.१८.५ द्धिकाः ४.३८.२-१०; ४.३९; ४.४०.१-४; 10.88.2-4 दंपती ८.३१.५-९ दंपत्योराशिषः ५ ८.३१.१०-१८ दानस्तुतिः<sup>६</sup> 2.924; £. 70.6; ६.४७.२२-२५; U.96.22-24; C. 2. ¥9-¥2; ८.१.३०-३३; 6.3.29-2¥; C.Y. 9 9- 29; ८.५.३७<sup>२</sup>-३९; 6.4.74-86; C.99.24; 20; 6.29.90; 96; 6.28.96-30; 6.84.29-28; 6.44; 6.44.1-Y; 6.46.1Y.-19; C. 47.93-94; \$0.33.4; 4; 20.42.6-99 दाल्म्यः । दृश्यताम्-रथवीतिः विंशः ३.५५.१६ दुःस्वप्रनाशनम् १.१२०.१२; १०.१६४

- १. १०.९४ प्रावा-वृहद्दे.
- १०.८५.१९<sup>१-२</sup> स्र्यः, १९<sup>३-४</sup> चन्द्रमाः-गृहद्दे.
- ४.४२ इन्द्रानदणी-बृहदे, 'पळाद्या आत्म-स्तवः' इति सर्वाजुकमस्त्रम्।
- ४. प्राजापत्या दक्षिणा दक्षिणादातार इत्येके, ८-१९ मोजाः-मृहद्देः
- ५. ८.३१.१० आशीः, ११-१२ पूषा, १३ मित्रार्यमनस्णाः, १४ अभिः, १५-१८यज्वा-वृहद्दे.
- ८.२४.२८-३० उपाः, ८.६८.१४ ऋतनः,
   १५-१९ ऋसाश्वमेधयोद्दानस्तुतिः,
   ८.७४.१३-१४ ऋपेरात्मस्तुतिः श्रुतर्वणः
   दानस्तुतिख, १५ पदणी-बृहद्देः

षुम्बुसिः ६.४७.२९-३११-२ देवगम्बर्वः । दश्यताम्-विश्वायशुः वेबपसम्बः ५.४६.७; ८ वेवाः १.२७.१३; १.४५.१०२; १.९४.०१-३; 8. YU. 201; U. 10 Y. 11; C. 62.12; 6.60.90; 20.49.8; X; 4; 4; 20.48; ₹0.42.7; 4; ₹0.49; ₹0.64.94; 20.56 वेवा व्या च ६.७५.१९ वेवा विष्णुवाँ १.६६.१६ वेचीवारः १.१३.६: १.१४२.६: १.१८८.५; 2. 3. 4. 2. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 20.40.4; 20.990.4 वेष्यः १.२२.११ वेष्यः विस्नः सरस्वतीळाभासयः १.१३.५; १.9४२.९; १.9८८.८; २.३.८; ३.४.८; 4,4,6; 4,2,6; 2,4,6; 20,00,6; 20.99 .. 6 वैष्यी । दश्यताम्-होतारी देश्यी प्रचेतसी

वैश्यो । द्रश्यताम्-होतारी देश्यो प्रवेतसी
धावाप्रियश्यो १.२२.१३; १४; १.११२.१<sup>२</sup>;
१.१५; १.१६०; १.१८५; २.३२.१;
४.२८.१; ४.५६; ६.७०; ७५३;
१०.५९.८; ९; १०५
धावाप्रियशे इन्द्रो वा<sup>२</sup> १०.५९.१०<sup>९</sup>
धावाप्रियशे इन्द्रो वा<sup>२</sup> १०.५९.१०<sup>९</sup>

वावापृथिक्यो वा इविघांने वा अग्निवांन.४१.१९ वावामूमी अभिनी च १०.१३२.१ वावामूमी वा मस्तो वा पृश्तिवां<sup>५</sup> ६.४८.२१ वृतिको रोदसी वा ३.५५.१५

१.२७.१३ विसे देवाः, ८.८०.१० विसे देवाः, १०.७२ विसे देवाः, २१<sup>-२</sup> बृह्स्यतिः, १०.८५.१७ विसे देवाः, १०.९८.१-३ बृह्स्यतिः, ४-७ देवाः, ८-११ अप्तिः-बृह्द्द्रे.

२. १.१३.५ तिस्रो देव्यः-बृहद्दे.

३. इन्द्र:-नृहरे । द्याबाष्ट्रथिन्यी इन्द्रख-सायण-भाष्यम् । ४. इविधीने-नृहरे. यौ: भिनावरुणी अवितिः सिन्धः पृथिवी च भथवाशिः १.९४.१६<sup>१-४</sup> त्रिवणोदाः अश्वियाँ १.९६ त्रुविणोदाः अस्तवस्य १.१५.५-१०; २.१०.१-४ तुषण हन्द्रो या १०.१०२

प धनाचदानम् १०-११७ बनुः ६.७५.२ धाता १०.१८.५

न

मका । दर्यताम्-उपासानका
नयः ३.३३.१-३; ५; ९; ११-१३; ७.५०.४;
१०.७५
नमः । दर्यताम्-इन्द्रः नमध
नमस्यः । दर्यताम्-मित्रायस्यो नमस्यध
पराष्ट्रंसः १.१३.३; १.१४२.३; २.३.३;
५.५.२; ७.२.२; १०.७०.२
नाशंसः सदसस्यित्याँ १.१८.९
निर्मेद्यः । दर्यताम्-अग्निर्मेध्यः

q

पणयः १०.१०८.२; ४; ६; ८; १०; ११ पथ्यास्वस्तिः १०.६१.१५; १६ परमाशमा इन्द्रो वा ४.२६.१-१ पर्जन्यः ५.८३; ७.१०१; ७.१०२ पर्जन्यः अग्निस अथवा स्पैः १.१६४.५१ पर्जन्यासमा इन्द्रः अग्निस। दश्यताम्-वशा असिध्य पर्वत इन्द्रस्थ । दश्यताम्-इन्द्रः पर्वतस्य पस्यानः १०.१०१.१४

(. अनम्-बृहर्दे.

७. नराशंसः-वृहदे-

८. १०.५९.४१-१ सोमः, ४४ निर्ऋतिः-बृह्दैः

५. १०.६३.१५ मस्तः-मृहद्दे

१०. ८.१०१.१४<sup>१ - २</sup> अप्तिः, १४<sup>२</sup> स्दैः, १४<sup>४</sup> मध्यमोऽभिः (ऐ. आ.)-वृद्देः

५ द्यावाभूमी पृश्लिवी-बृहद्दे। सर्वानु (६.४८) टिप्पणी द्रष्ट्या।

पाकस्यामा कीरयाणः (यानस्तुतिः)८.३.२१-१४ पार्शंध्यः (पारशःयः) । इक्ष्यताम्-तिरिन्दिरः पावमान्यध्येतृस्तुतिः ९.६७.३१; ३२ पितरः १०.१५ पितरी लिक्षीक्तदेवता वा १०.१४.५-९ पितृमेधः १०.१८.५-१३ पितृमेधः प्रजापतिषां <sup>२</sup> १०.१८.१४ पुरीप्या अग्नयः ३.११ पुरुमील्ही वैददियः ५.६१.६ प्रस्पः १०.९० पुस्तवा प्ेंळः १०.९५.९; ४; ५; ७; ११; १३; 14; 15; 14 पूपारे १.२३.१३-१५; १.४२; १.१३८; 3. 67. 4-9: 6. 82.56-99; 6.41-46; E.40; \$0.9 v. 2- \$; \$0.25 प्पा सोमोऽदितिश्च २.४०.१ र प्या इन्द्रश्च ६.५७ पूपा इन्हों वा ८.४.९५-१८ प्पा सीमधा। इत्यदाम्-सोमः प्पा च प्या सीमी वा। इद्यताम्-सीमः पवमानः प्रथिवी १.२२.१५; ५.८४ पृथिधी थीः मित्रो चरणोऽदितिः सिन्धुश्र, अधनाग्निः १.५४.५६<sup>३ । ४</sup> पृथिदयनारिक्षे ७.१०४.२३२ पृथुश्रदाः कामीतः (दानस्तुतिः) ८.४६.२१-२४ पृक्षिमंत्रतो चावामूमी वा ६.४८.२६ पृक्षिस्कम् (तृणपाणिकम्) ६.४८ पैजवनः । दस्यताम्-सुदाः पीळामी । दृश्यताम्-शची प्रचेतसी । दश्यताम्-होतारी प्रजापतिः । दस्यताम्-इरिश्वन्दः

प्रतोदः ६.०५.१ । प्रस्कण्यः (दानस्तुतिः) ८.५५; ८.५६.१-४ प्रस्तोकः सार्ज्यः (दानस्तुतिः) ६.४७.२१-१५ प्रस्वापिन्य उपनिषद् ७.५५.२-८ प्रायक्षित्तम् । दृश्येताम्-'गर्भसंस्नावो' 'क्योतो-पहर्ता'

ध

वर्षिः १.१३.५; १.१४२.५; १.१८८.४; २.१.४; 3. x. x; 4.4.x; 6.2.x; 9.4.x; \$0.40.Y; \$0,990.Y बुध्न्योऽहिः ७ ३४.१७ वृबुस्तक्षा ६.४५.३१-३३ **गृहस्पतिः** ६ ₹.135.90; ₹.950; 2. २३. २- ४; ६-८; १०; १२-१६; १८; ₹.३०.९; ₹.६२.४-६; ₭.५०.9-९; €. ४ 4. २ 0 <sup>3</sup>; €. 43; 6. 9 6. 4; ४-6; 20.40; 20.40; 20.902.8; 20.902 वृहस्पतिरिन्त्व ४.४५; ४.५०.१०; ११; U.94,90; C.94.94 वस अधिवाँ ३.५६.७; ८ ब्रह्मणस्पत्तिः १.१८.१-३; १.४०; २.२३.१; 4; 5; 99; 90; 95; 2.27.9-99; 93-94: 2.24; 2.24; 20.944.2; 2

ब्रह्मणस्पतिदैक्षिणा च १.१८.५ व्रह्म देवाश्च ६.७५.१९ भी भगः ७.४१.२-६

भगः सविता वा<sup>९</sup> १.२४.५; ७.३८.६<sup>२</sup>

ब्रह्मणस्पतिरिन्दः सीमश्च १.१८.४

बस्यपस्पनितिन्द्धः । द्यनाम्-इन्दः बस्यण-

१ - १०.१८.५-९ मृत्युः, १०-१३ प्रथियी-यृहद्दे. २. साभिष्-मृत्रेहे.

प्रजायिक पितृमेघी वा १०.१८.१४

५. आत्मन भाशाः-पृहद्दे.

६. कशा-बृहर्हे.

स्वतिश्व

७. अभ्यानारिनः साध्यस्य च दानस्तुतिः-बृहद्देः

८. ध.५०,०-९ पुरोभातुः कर्मर **१०.५**७.७<sup>३ - ४</sup> ब्रह्मणस्पतिः-बृहद्दे.

५. ७.३८.६<sup>२</sup> मगः-बृहद्दे.

६. १.२३ १३-२५ पूषा आष्ट्रणिः, ६.५५.२ ०.२०३६<sup>६-२</sup> पूरा अतिना ३ अभिः- गृतके

४. ५.८४ प्रथियः सम्बद्धा-बृहद्द्रः

भारती । दृश्यताम्-वेष्यः (तस्रः भावयष्यः १.१२६.१-५; ७ भावयुत्तम् १०.१२९; १०.१३०; १०.१५४; १०.१९० मुसिः ६.४७.२०<sup>१</sup>

म

सपद्वकाः ७.९०३ मधुः इन्द्रश्च । दश्यताम्-इन्द्रः सधुश्च मध्यमः अप्तिः। दृश्यताम्-अप्तिः मंध्यमी वा मन-भावतंनम् १०.५८ सन्युः १०.८३; १०.८४ मस्तः<sup>थ</sup> १.६.४; ६; ८; ९; १.१५.३; ₹. ३ u − ३ 5; ₹. ६ ¥; ₹. 64−66; ₹. 9 ₹ 5. 6; 2.166; 2.160.2-11; 1.996; **2.101.1;** 2; **2.102;** 2.20.11; 2.24.8-4; 643-46: 2.1Y: 4.69.9-4; 99-96; 4.60; 6.86.99; 12; 20; 29; 8.66; 0.46-46; 6.49.9-99; 6.9 . 7 . 7 .; C.V; C.R .; 6.97; 6.94.98"; to.wy; to.we

महतः अग्निमंहतश्र वा ५.६० महतः अग्निश्च १.९९; ८.१०१.१४ महतः इन्द्रश्च<sup>५</sup> १.६.५; ७ महतः इन्द्रश्चे वा १०.१०१.११ महतः जतवश्च १.९५.२ महतः प्रशिर्धांयाभूमी वा ६.४८.२२ महतः माधवश्च २.१६.२ भरतः रही विष्णुश्च ५.३.३ मरतः छिङ्गोच्चवेषता वा<sup>६</sup> ६.४८.१३-१५ मरूवानिन्दः । द्रश्यताम्-इन्द्रो भरूवान् नाष्यः मरुवश्च । द्रश्यताम्-मरुवः माध्यश्च माधाभेदः १०.१७७ मित्रः १.१५१.१; १.५९

सिन्नावस्थी ६.२.७-९; १.१५.६; १.२३.४-६;
१.४३.३; १.१४६.१-५; १.१४९;
१.१६९.२; १.१५१.२-९; १.१५१;
१.१५३; २.४१.४-६; ६.६०; ७.५०.१;
७.६०.२-१२; ७.६१; ७.६२.४-६;
७.६३.५२; ६; ७.६४; ७.६५; ७.६१.१-३;
१.-१९; ८.१५.१-९; १३-२४;
८.१०१.१-५; १३०१३२.२-७
मिन्नावरुणी अग्निः सविता च १.३५.१

मित्रावरूणी अदितिः सिन्धुः पृथियी धौध, अथवाप्तिः १.९४.१६<sup>३-४</sup> मित्रावरूणी अयमा च १.४१.१-१; ५-६ मित्रावरूणी जतवश्च १.१५.६ मित्रावरूणी नमस्यश्च १.३६.६ मित्रावरूणी रुद्रश्च<sup>९</sup> १.४१.१ मित्रातिथिपुत्रः । दृश्यताम्-उपमध्याः मुसलम् । दृश्यताम्-उस्खलमुसले

मृखुविमोचिनी ७.५९.१२ य

मृखुः १०.१८.१-४

यहमनाशनम् १०.८५.३१; १०.१६३

बृहद्दे.

६. ६.४८.११-११ मस्तः, १४-१५ मस्त आदित्या विश्वे देवा वा-वृहदेः

प्रति श्रीनकः)-बृहद्देः

८. १.१५२.६ अदितिर्भिया । अदितिरेवा-भिरिति शीनकः, ७.६०.५ अर्यमा निन्ना-वद्यणां च, ८.२५.१०-२१ विश्वे देयाः, २२-२४ वरोदीनस्तुतिः, ८.१०१.५<sup>१-३</sup> अर्यमा च-नृहदेः

९. भित्रायकणी बद्री विश्वे देवाध-बृहदे.

१. १.१२६.६; ७ जायापत्योः संप्रवादः-वृहदेः

२. १०.१२९ परमेष्टी । मावयृत्तम्-बृहदेः

३. जीवायृत्तिः सुबन्धीर्मनसः स्तवी वा-चृहद्दे-

४. ६. १८. ४ - ६ 'तृची वैशानरीयमास्ती'-सर्मानुः पड्मुस्शिष्यमते द्वितीयतृचस्य मास्तोऽमि-देवता । ५.५६.८रोदसी,५.५७.१स्ताः,५.८७ मस्तः । विष्णुनिपातभाक्, ६.४८.११-१३ मस्तः, १४-१५मस्त आदित्या विश्वे देवा वा, ८.६६.१३-१५इन्द्रो नस्तः नृहस्पतिश्व । इन्द्रः (इति शानकः), इन्द्रानृहस्पती (ऐ.बा.)-नृहद्दे-५. सप्तममन्त्रस्य तृतीयपाद इन्द्रामबद्देयताकः-

यजमानपत्नीहोत्राशिषः १०.१८३.१
यजमानप्रशंसा प्रयास्तवस ८.३१.१-४
यजमानप्रशंसा वृक्षिणा या। द्रयताम्-वृक्षिणा त्र्यात्तारो प्रजमाना था
यथानिपातस् १०.१२४.५-८
यमः १०.१०.१; १; ५-७; ११; १३;
१०.१४.१-५; १३-१६; १०.१३५
यमी १०.१०.२; ४; ८-१०; १२; १४
यूपः १.३६-१३; १४; १.८.१-५
यूपाः १८८.६; ७; ९; १०
यूपाः किछस्रयूपो वा १.८.११
यूपा विश्वे वेषा वा<sup>४</sup> १.८.८

रक्षोहणी। इश्यताम्-इन्द्रासोमी रक्षोहणी रक्षोद्दा । दत्यताम्-अप्ती रक्षोद्दा रतिः 👯 १७९ रयः ६.४७.२६-२८; ६.७५.८ रयगोपाः ६.७५.९ रयवीतिदाँहम्यः ५.६१.१७-१९ रयाङ्गानि ३.५३.१५-२० रक्षमयः ६.७५.६२ राका २.३४.४; ५; दश्यताम्-इन्द्राणी गुङ्गुः राजयहमझम् १०.१६१ राज्ञः स्तुतिः ६०.१७३; ६०.१७४ राजिः १०.१२७; दश्यताम्-अग्निः मिन्नावरुणी राम्युपाश्च १.१११.१३.४ रुवा १.४३.१; २; ४-६; १.११४; २.३३; 4.82.99; 0.86; 0.45.92 रुवासोमी ६.७४

रुद्रो मरुती विष्णुवर ५.१.१ रुद्रो मित्रावरुणी च १.४१.३ रोगन्न उपनिपत् १.५०.११-१२ रोवसी १.५५.११-१४ रोवसी खुनिन्नी वा १.५५.१५ रोमना १.१९६.६

ल

खवा<sup>१०</sup> १०.११९ लिझोक्तदेवताः<sup>११</sup> १.१३६.६; ७; २.११.८; ६.४७.१०<sup>१</sup>; ६.७५.१०; १७-१९; ७.४१.१; ७.४४.१; १०.१४.६; १०.५९.७; १०.१२४.५-८; १०.१३२.१; १०.१८४ लिझोक्तदेवताः क्षिमी ४.१३; ४.१४ लिझोक्षदेवताः इन्द्रो वा १०.१६७.३

लिङ्गोक्तदेवताः सामवा ४,१३; ४,१४ लिङ्गोक्तदेवताः इन्द्रो वा १०.१६७.३ लिङ्गोक्तदेवताः पितरो वा<sup>१२</sup> १०.१४.७-९ लिङ्गोक्तदेवताः मस्तो वा ६,४८.१३-१५

वधूवासःसंस्पर्शनिन्दा १०.८५.१९; ३० वनस्पतिः 2-12-11; 2.9×2.99; १.१८८.१°; २.३.१°; ६.४.१°; ५.५.१°; 10 P. 9. W 9.4.90; \$0.40.90; 20.99 - . 9 -वरुः सीपाग्णः (वानस्तुतिः) ८.२४.२८-३. वरुणः १.२४.६-१५; १.२५; २.२८; ५.८५; v. 44-69; 6.89; C. Y ? . 9 - 2; 6.44.915 12 वरुणः अग्निख ध.१.१-५

वरुणः मदितिः सिन्दुः पृथिवी चौर्मिन्नम्, जयवाग्निः १.९४.१६<sup>३-४</sup>

१०.१८३.१ पुत्रकामस्याशीः; २ पुत्रकामाया गाशीः; ३ ऋषेरात्मस्तवः-धृहेहे.

२. १०-१२४-५ वदणः, ६ सोसः, ७-८ वदणः-बृहद्दे-

२. १०.१४.१-५ यमी मध्यमः, १०.१३५ बुस्यानी यमः-बृहद्दे.

विश्वे देवाः-वृहद्दे.

६.४७.१६९ मानगृत्तम्, ६.७५.८ नायुधा-गारम्-बृहदे.

रामेऽभिषिकायानुमन्त्रणे-बृह्दे.

प. २.३३.११ ऋषिर्यगमस्तीत्, ७.५९.१२ ज्यम्बकः-धृहदे.

८. ५.३.३ मक्तो बद्रो विष्णुख-कौफेल्ट् ऋ. २ पृ. ४७७.

९. इत्यतां टिप्पणी अगवयन्यः '

१०. छन आत्मानं तुष्टाव-सर्वातु.

११. ६.०५.१० रणदेवताः, ६.०५.१० युद्धादिः, १८ कवचस्य बध्यतः स्तुतिः, १९ युयुत्सुः, १९ आत्मन आशिषः-मृहद्दे.

१२. १०.१४.५-९ मेतासियः-बृहरे.

वरणः इन्द्रस । दश्यताम्-इन्द्रः वरणश्च वरुणः सित्रश्च । दश्यताम्-सिन्नावरुणी वरुणः सिन्नोऽर्यमा च १.४१.१-३; ७-९ वरुणः सोमः कवचन्न ६.७५.१८ वरुणानी । दृश्यताम्-इन्द्राणी वरुणानी अझायी च वर्मं ६.७५.१ वसिष्ठः १ ७.३३.१ -- १४; ७.१०४.२३ (वसिष्टस्य भारमन भाषाः) षसिष्ठपुत्राः<sup>र</sup> ७.३३.१-९ वसुकः १०.२८.२; ६; ८; १०; १२ वाक १.१६४.४१ : १.१६४.४ -; ८.१००.१०; वाक् संसर्परी ३.५३.१५; १६ वागाम्सृणी १०.१२५ वाजिनः ७.३८.७; ८ यामदेव इन्द्री वा । दश्यताम्-इन्द्रः वामदेत्री वा वामदेवेन्द्रादितयः । दश्यताम्-संवादः ₹.२.1-३; ₹.२३.१; ← ₹.1३¥; ₹.9३५.9-1; <; ₹.४9.9; ₹; ¥.४٩.9; 8.40.9; 8.42; 6.40.9-4; 6.49.9; 1; 0.99.9; 1-4; 6.74.90-74; C. 88. 24-26; 12; 6.9 = 9.9; 90;

वाय्वप्रिस्याः १.१६४.४४; १०.१६६
वायुरिन्द्रवः । इ.स्यताम्-इन्द्रः वायुक्ष
वास्तोष्यतिः ७.५४; ७.५५.१
विभिन्दुः (दानस्तुतिः) ८.२.४१; ४२
विवाहमन्द्रा आविषक्षः १०.८५.२०-६६
विश्वक्रमाः १०.८९-८२
विश्वामित्रः ३.३३.४; ८-१०
विश्वामित्रोवाष्यायः ३.२६.५
विश्वामित्रोद्यावः १.२६.५; ८
विश्वावसुर्देवगन्धवः (आरमानमस्तीत्)

सिक्षे येवाः १.१.५-५; १.१४;
१.२३.१०-१२; १.९०; १.९०;
१.१०५-१०७; १.१४६; १.१२५.१; ११;
१.१६४.१-४१; १.१४६; २.२९; २.२१;
२.४१.१३-१५; ३.२०.१-५; ३.५४-५७;
४.५५; ५.२६.९; ५.४१; ५.४२.१-१९;
१२-१८; ५.४१-४५; ५.४६.१-६;
५.४५-५५; ६.२१.९; ११; ६.४९-४५;
७.३४.१-१५; ५.४२; ७.४३; ७.५०.३;
८.१५.१०-१२; ८.२५-३०; ८.४४.३;

पूषा च, १०१-२ अभिः, १०३-४ दिवीकसः, ११ वाक्यस्यमा, १२ वृहस्पतिः, ५.४४.१ सोनी देवा इन्द्रः प्रकापतिर्वा, ४ वायुः, ८ आदित्याः, ५.५१.५ वायुः, ४; ६; ७ इन्द्रवायु, ६.५१.१-२ सूर्यः, ६.५२.१ अभीपर्ज्य्यो, ८.२५.१०-२१ विश्वे देवाः, ८.५४.३-४ वहुदैवतः प्रगादः, ८.६९.११ इन्द्रोऽभिविश्वे देवाश्व, ८.८३ देवाः, १०.६६.१२-१४ सविता (इत्येके), १४ सविता (शीनक्यास्कगालवाः), १०.६२.७ अप्तिरसां स्तुतिः, १०.६४.५ अदितिः, १०.६९.१४-१५ वाख्यस्यमा मनुष्य, १०.६३.१४-१५ राजां दानस्तुतिः, १०.११४

एकेपां मते देवाः, इन्द्रः; छन्दांसि; अप्तिर्म-

यमस्त, १०.१५७ विश्वेदेवरादित्यैर्मबद्भिस

सहेन्द्रः-मृह्हे.

६ आंगः, ७ पर्मः, ८ सन्धिनी, ९ वायुः

20.966; 20.966

१. योदा वर्मा-बृहदे

२. ७.३३ वसिष्ठागस्त्ययोः तनयः सह इन्द्रेण संवादः-गृहहे

३. वाक्-वृहादे-

भ. वाक्-वृह्दे । 'यागाम्नुणी तुष्टावात्मानम '-सर्वातुः

५. १०.८५.२० सूर्या, २१-२२ गन्धर्यो विश्वा-वसुः, २३ दंपती, २४-२८ वधूः-मृहद्देः

६. ' द्वच आत्मस्तुतिर्वा '-सर्वानु.

७. इन्द्रसूर्यी निपातिनी-बृहद्दे-

८. १.८९.१; २; ८; ९ देवाः, १.११९.११ देवाः, ५.४१.१९ इक्षा, ५.४२.३ सविता (शांनकः), ७-९ वृद्धस्पतिः, १० मस्तः, १४ इक्षस्पतिः (शाकपूणिः), पर्जन्यामी (गालवः), पूपा (यास्कः), इन्द्रः (शींनकः), वैसानरः (मागुरिः), १५ मस्तः, १८ अश्वनी, ५.४३.ई वायुः, ४ सीमः, ५ इन्द्रः,

¥; 6.46.9; 2; 6.49.19 ; 6.62; **{0.31; {0.31; {0.31.1; {0.34;**} 20.35; 20.45; 20.40; 20.69; ₹0. (q.v; ₹0. (q. 9-9¥; 20.4Y-44; 20.42; 20.42; 20 900; 20.1-4; 20.914; 20.924; 20.926; 20,989; 20,944,4; {0.910; 20.940; 20.944; 20.969 विश्वे देवाः अप्तिर्वा ९.६०.२० विश्वे देवाः सङ्गिरसी वा १ १०.६२.१-६ विश्वे देवाः इन्द्रो वा १.१२१ विश्वे देवाः ऋस्विजो वा<sup>वे</sup> ८.५८.१; १०.१०१ विश्वे देवाः यूपा वा ३.८.८ १.२२.१५-२१; विष्णुः ₹.944.8-€; ₹.94€; ७.49.9-३; v; 15.900

विष्णुः इन्द्रश्च । दर्यताम्-इन्द्रः विष्णुश्च ः विष्णुः देवा वा १.२२.१६ विष्णुः रुद्रो मरुतक्च ५.३.३ वृषाकपिरेन्द्रः इन्द्राणीन्द्रश्च<sup>ध</sup> १०.८६ वेनः १०.१२३ वेकुण्ठः इन्द्रः । दर्यताम्-इन्द्रो वेकुण्ठः वेव्यविः । दर्यताम्-पुरुमीक्हः, तरन्तः वेवस्वतः । दर्यताम्-यमः, यमी विश्वानरः (अग्निः) १.५९; १.९८; ३.२-१; ३.२६.१-२; ४.५; ६.५-९; ७.५; ७.६;

वैश्वानरः स्येश । दश्यताम्-स्यः वेश्वानरश्च वश्वनी ३.८.११

হা

शकपूमः १.१६४.४३<sup>१</sup> शकी पौलीमी<sup>५</sup> (आस्मानं तुष्टाच) १०.१५९

१. विश्वे देवाः-बृह्देः

पृत्रो.

सनुनश्चम १०.१६६
शासीपसी तरम्तमिश्ची ५.६१.५-८
शास्त्रमं पादः १०.२०.१
श्वकः स्वष्टा च। ६२यताम्-स्वष्टा श्वकःश्व
श्वाचः अक्षिश्च। ६२यताम्-अक्षिः श्वचिश्च
श्वनः ४.५७.४
श्वनः ४.२६.४-७; ४.२७.१-४
श्वेनः ४.२६.४-७; ४.२७.१-४
श्वेनः इन्हो वा ४.२७.५
श्रदा १०.१५९
श्वतां आह्यं: (दानस्तुतिः) ८.७४.१३-१

स

संवासरसंस्यं कालचक्रवर्णनम् १.१६४.४८ संवादः इन्द्रादितिवा मदेवानाम् र्रे.१८ संज्ञानम् १०.१९१.२-४ सदसस्पतिः १.१८.६-८ सदसस्पतिनराशंसी वा १.१८.६ सपरनधम् १०.१६६ सपरनीबाधनम् (उपनिपत्) १०.१४५ समित् १.१४२.१ समिद्धः १.११.१ सरण्यः १०,१७.१; २ सरमा १०.१०८.१; ३; ५; ७; ५ सरस्वतीट । १.२.१०-१२; १.१६४.४६, 2. 20.61; 2. 49.94-96; E. 69; U. 9 8.9- 1; **19.94.9;** 7; Y-5; १०.१७.७-१ हज्येताम्-देव्यः इन्द्राणी गुङ्गुः सरस्वान् ४.९५.३; ७.९६.४-६ सरस्वान् सूर्यो वा १.१६४.५२

२. १०.६२.१-७ अद्विरसां स्तुति:-बृहदे.

३. १०.१०१ ऋतिवक्स्तुतिः-वृहद्दे.

४. वृषाकिषः-बृह्द्दे.

५. पीलोमी स्वान् गुणान् सपलीनां च असति-

४.५५.८९ कृषिः, ८२ कृषिजीवा मनुष्याः, ८३ पर्जन्यः, ८४ धनम् । अथवा सर्विमिदं सूक्ष कृषिदेवताकम्-वृहदेः

भाववृत्तमीपनिषदं स्कम् । १-५ सपत्य-पनीदिकाः, ६ पतिसंबननी-बृहद्देः

८. २.३०.८ वाखाध्यमा-वृह्दे.

सविता १.२२.५-८; १.२४.३; ४; ₹.१4.8-99; Q.३८; ₹.42-90-92; 8.42; 8.47; 4.69; 4.68; 4.49; 6. \$ 2.9 - 61; 6. 84; {0.9 } 9.9-1; 20.989 सवितामिर्मित्रावरणी राग्नी च १-३५-१ सविताप्रिया १ (७.२५ स्रविताप्तित्र सथवाप्तिः ९.६७.१६ सबिता सगी वार १.२४.५; ७.३८.६र ससपैरी धाक् । दश्यताम्-वाक् ससपैरी साध्याः १.१६४.५० सारियः ६.७५.६ साअंपः । दृश्यताम्-प्रस्तोकः सार्पराज्ञी सूर्यो वारे १०.१८९ सावर्णिः (दानस्तुतिः) १०.६२.८-19 साहदेव्यः सीमकः ४.१५.५-८ सिनीवाळीरे.३२.६;७; दश्यताम्-इन्द्राणी गुरूगुः सिन्धः पृथिची चौर्मित्रो वस्मोऽधितिश्च, अथवाधिः १.९४.१६<sup>३ - ४</sup> सीता ४.५७.६; ७ सुदाः पेजयनः (दानस्तुतिः) ७.१८.२१-२५ मुबन्पुजीवाद्वानम्<sup>४</sup> १०.६०.५-११ सुबन्धोर्लक्धसंज्ञस्य स्पर्धनम् १०.६०.१२ स्यं: १.५०; १.११५; १.१६४.४६; ४०; 8.80.4; 4.80.4; 0.40.9; 0.47.9-1; (0, {3,9-43; (0, {4,9x-94; 6,909.99;

14; 20.20; 20.724.9-1; 20.946; \$0.900 सूर्यः अग्निरनिलध ८.१८.५ सूर्यः सक्षिर्वायुक्ष १.१६४.४४; १०.१३६ सुर्यः अग्निश्च ८.५६.५ स्यैः अप्तृणे च १.१९१ सुर्यः निक्ततिश १०.५९.४ सूर्यः पर्जन्यात्री वा १.१६४.५१ म्यं: वाशिवां । हर्यताम्-अशिवां सुर्यो वा सर्चः वैधानरग<sup>्</sup> १०.८८ सूर्यः सरस्वान् वा १.१६४.५२ सर्यः सापेराज्ञी वा १०.१८९ सर्वप्रमा उपा वा ८.१०७.१३ सूर्यां १०.८५.३२-४० सर्याविवाहः<sup>८</sup> १०.८५.६-१६ सोमः १.४३.५-९: १.९१: १.१६४.४३ 3. {2.93-94; E. 80.9-4; U.9 08.5; 17; 17; 6.86; 6.99; 80.74; 20.64.9-4 सोमः १० (पवमानः) ९.१-४; ९.६-६५; 9.44.9-96; 37-30; 9.60.9-5; 97-77; 76-70; 9.46-978 सोमः अधिय १.५३; १०.१५.१ सोमः अधिपदणचमं दा १.९८.५ सोमः भकंश १०.८५.१८

सोमः कापी वा १०.६७.११-१३

५.८२.४ दुःस्वप्तनाभिनी, ७.३८.५<sup>३-॥</sup>;
 ५<sup>३</sup> अदि:-बृहदे.

२, ७.३८.६<sup>२</sup> भगः-पृह्हे.

सार्यस्या आसमस्त्रः । स्य इत्येके । वागिति मुद्दलसाकप्णियानद्यायनाः - यृहद्दे,

४. १०.६०.७ सुबन्धुजीबाह्मनम्, ८-१२ 'सुक्तरेषं जगुव्यास्य चेतसी धारणाय ते '-बहुद्दे.

५.५०.६ हुमिक्तिवेदणः, ४.४०.५ अप्तिवीयुः सूर्यस्य सूर्य दर्यतरेयके, ७.६६.९४-९६ तिस्रः सीर्यः आशीः, १०.३७.६ निपातिन्यो देवताः, १९-१२ विश्वे देवाः-वृह्देः

६. त्रयोऽमयः-मृहर्हे.

१०.८५.३६-३३ परिपश्लिमः, ३४ वयुवासः प्रतिगृह्म, ३५ कविगृत्तिः, ३६ ध्वाक्षियः, ३७ संयोगाक्षिपः, ३८-४७ १पतीभ्यामा-शिपः-बृह्दे,

८. १०.८५.६-१३ स्याँचे भावण्तम्, १४-१५ अधिनी, १६ स्या-प्रदे

९. ६.४७.१-५ सोमः । अववा इन्द्रः यथानः सोमो निपातमान्, १०.८५.१ सत्यग्र्यतंसीमः सह सूर्या, २-४ सोमः, ५ चन्द्रमाः-बृहद्दे-१०. ९.६७.२९ अमः, ९.७३ अमो रसोद्दा,

०. ५.६७.३६ आसः, ५.८५ अमा रसाहा, ९.८३ घमसंस्तवः, ९.८५३३ हमुः, ९.११३ इन्द्रः-बुह्हेर

सोमः इन्द्रम २.३०.५; ४.२८; ६.७२; १०.८९.५

सोमः इन्त्रव (रक्षोइणी) ७.१०४.१-७; १५;

सीमः एन्द्रस भयवेन्द्रः ४.१८ सीमः एन्द्री वृहस्पतिख १.१८.४ सीमः निर्मतिख १०.५९.४

सोमः पवमानः पूषा वा<sup>१</sup> ९.६७.१०-११ सोमः पूषा च<sup>१</sup> २.४०.१-६<sup>१</sup>

सोमः पूपाऽदितिश्व<sup>र</sup> २.४०.५<sup>२</sup> सोमः रुव्रस्र ६.७४

सोमः वरुगः कवचश्च ६.७५.१८

सोमः हरिबन्दः प्रजापतिवां १.२८.९

सीमकः साहवेष्यः ४.१५.७; ८ सीचीकः अप्तिः । टर्यताम्-अप्तिः सीचीकः

स्वमयः (दानस्तुतिः) १.१२५ स्वस्त्ययनम् १०.१८५ ह

दरिस्तृतिः १८.९६ दरिसन्द्रः प्रजापतिः अधिपवणवर्मं या<sup>ध</sup> १.९८.९ इतिभ<sup>®</sup>ाम् १०.९३

हिं । धावाष्ट्रियस्यी वा २.४१.१९<sup>१.२</sup>; २०;

हित्सांन वा बावाप्रियम्यो वाझियाँ २.४९.९९१ हिवयो स्तुतिरिक्षयाँ ८.७२ हस्तझ<sup>्द</sup> ६.७५.९४ होतारी वैष्यी प्रचेतसी<sup>६</sup> १.९३.८; १.९४२.८; १.९८८.७; २.३.७; ६.४.७; ५.५.७; ७.२.७; ९.५.७; १०.७०.७; १०.९९०.७

<sup>1.</sup> पूष्णा सह पवमानः-मृहर्.

१. २.४०.६ सोमापूषणी अदितिख-नृहद्दे.

३. स्न्यः-पृहरे.

अ. अधिषवणचर्म सोमी वा-नृहद्दे.

५. इस्तत्राणम्-पृहरे-

<sup>(.</sup> देव्यी होतारी-गहो।.

### **INDEX**

## अनुक्रमणिका

4793

| अक्षरा, 2646                         |
|--------------------------------------|
| अक्षरे, 864                          |
| अक्षरेण, ८६०                         |
| अक्षाः, 4050; 4402; 4750             |
| असिः, 4443                           |
| असि, 494; 4815                       |
| अक्षितम्, 1889                       |
| अक्षिपत्, 2250                       |
| अक्षिमन्तः, ४४४३                     |
| असी, 4450                            |
| असि, 3459                            |
| अक्षेत्रवित्, 1913                   |
| अक्षेत्रविन् सेत्रप्रविदं वि अप्राट् |
| 4407                                 |
| अक्ष्णः-चित्, ३१५२                   |
| अस्पयाधुक्, ८०८                      |
| अखण्ड अग्नि, ४७७१                    |
| अखर्वम्, २६८५                        |
| अख्खली कृत्या, 2801                  |
| अगव्यूति क्षेत्रम्, 2286             |
| अगस्त्यः, ८८३                        |
| अगस्त्यः यत् त्वा विशः आजगार         |
| 2690                                 |
| अगस्त्य, 2690; 3091                  |
| अगस्त्यम्, ३०९०                      |
| अगस्त्यस्य नत्ऽभ्यः, ४४२७            |
| अगस्त्ये, 536                        |
| अगिरौकसः, 822                        |
| अगृभीतः, ३५३७                        |
| अगोह्यस्य गृहे, 845                  |
| अग्नायी, 452; 1921                   |
| अग्निः, 1887, 1942                   |
|                                      |

अग्निः इव मन्यो त्विषितः सहस्व, 4455 अग्निः कृतम्, 3571 अग्निः न ये प्राज्ञशा रुवनवक्तसः 4450 अग्निः मुतुकः मुतुकेभिः अरवैः, 4374 अग्नि, 423; 465; 471; 472; 495; 866; 1322; 1329; 1330; 1876; 2244; 2294; 2706; 2708; 3449; 4746; 4837 अन्निजिद्धाः, 2306 अग्नि-तप्तेमिः, 2804 अग्निदग्धाः, ४३८७ अग्निदग्धाः, अनग्निदग्धाः, 4389 अग्निना, 1916; 3169 अग्निमिन्ध, 847 अग्निम्, 511; 890; 2711 अग्निरस्मि जन्मनाजात वेदा. 1328 अग्निनृमेधम्, ४४५१ अग्निवेशिम्, 1910 अग्निप्टोम, ४५० अग्निप्वाताः, 4387 अग्निसत्त्वाः, 520 अग्नि से संयुक्त देवता, 430 अग्निऽस्वाता पितरः, ४३८८ अग्नीत्, 1280 अग्नीच्, 847 अन्नीप, 1280

अग्नीपाम, 428 अग्नेः अनीकम्, 2772 अग्नेः परि जितरे, 4429 अपनेः पित्र जिह्नयाः 1340 अग्नेः पूर्वे भातरः, ४४१९ अगन, 449, 830, 1884, 2657; 3451 अपने केतः विशां असि प्रेप्ठः श्रेप्ठः, अग्ने तं अद्य अश्वम, 1834 अग्ने याहि सुविदन्नेभि अर्वाङ्, 4388 अग्ने सर्ह्ये मा रिपाम तव, 509 अग्ने सम्द्रे त्वा ईध, ४४१४ अग्नी श्रातम्, 4827 अग्न्याधान, 1314 अग्न्याधेयम्, ४५० अग्रम्, 2780 अग्रिय: , 4789 अग्रवः, 828; 898, 1844; 4007 अग्नवः पृत्रम्, 1855 अंग्रे रूप आरुपितं जबार, 1830 अधमर्पणः, 4836 अघशंसम्, 2803 अघशंसाय, 2804; 4830 अधस्य यत्, ३५४३ अधा, 1825 अघाय, ८९४ अधायुः, ८३५ अध्न्यम्, ४६७ अध्याः, 3528 अध्या, 861, 868, 2770, 4023 अध्न्यानाम्, 3512 अध्यायाः ऊधः प्रविप्ये, ४०३६ अप्न्ये, ८६४ अङ्कः, 1865 अङ्कसम्, 1865 अङ्काः, 848 अङ्कुशम्, 4414 अङ्क्यन्तं अमृरम्, 2247

अह्म, 427; 500; 3566; 4797 अङ्गलम्, 1307 अङ्ग बेद यदि वा न बेद, 4796 अङ्गात् अङ्गात्, 4816 अङ्गरः, 427, 459; 485; 2249: 3579 अङ्गिर:-भि: 2712 अङ्गिरः तमा पथ्याः अजीयः, 2756 अङ्गिरसः, ४७५, १८९३, २२९६; 2709; 4386; 4429; 4430; 4435, 4436, 4820 अङ्गिरसाः भवेम, १८२५ अङ्गिरस्, ४५०; 2249 अङ्गरस्तमः, ४६०; ४०५० अङ्गिरस्तम, ३४५० अङ्गिरस्तमम्, ३१४६ अङ्गिरम्तमाः, २७७७; ४४३० अङ्गिरस्तमा, 2756 अङ्गिग्स्वत्, ३४४१ अङ्गरस्वान्, २२५२ अङ्गिरोभिः, 514 अङ्गिरोभ्यः, 825; 4000 अङ्गुलि, ३९६३ अङ्गुल्यः, 4762 अंद्रेगिमर् अरुपेमिर् ईयते, 830 अचक्रया यत् स्वधया, 1851 अचितम्, ४७४५ अचितं ब्रह्म युवानः, 837 अचित्तिः, 2768 अचित्ती, 2774 अचित्रम्, 2296 अच्छा, 836, 1309, 1314; 1824; 1844; 1930; 2237; 2303; 2650; 2657; 2695 अच्छावाक्, 1280 अच्छिद्रा गात्रा, 849 अजः- एकपात्, 4432 अजः पुरः नीयते नाभिरस्यानु पश्चात् कवयो यन्ति रेमाः,

851 अज एकपात, 2303; 269B अज-एकपाद, 2698 अजकावम्, 2718 अजधुपी, 3507 अजमाय्, 2801 अजमीलह, 1870 अजरेभिः, 2804 अजस्य नाभी, 4453 अजसं ज्योतिः, ४८३२ अजाः, 3171 अजा इब. 1305 अज्ञामिभि , 514 अजापिम्, 810 अजायत, 4757 अजारवः पूपन्, ४००१ अजाश्व, 824 अजास: 2667 अजिरः न. 2321 अजिरासः, 827 अजीगः, 2321 अजो भागः, 4390 अज्म, 3460 अज्यभि . 3458 अन्मसु, ५०३ अज्ञात-यक्ष्मात्, ४८१३ अञ्जते, ४०३२ अञ्ज्ञसा शासता रजः, 825 अञ्जसीनां स्तुतिम्, ४४०७ अण्वं वितन्वते, 3970 अण्व्यः, 3963 अण्व्या घिया, ३९८२ अतसत. 503 अतप्त-तन्, 4026 अतस. 482 अतसस्य घासेः, १३१९ अतापि घमीं मनुषो दुरोणे, 2749 अति. 3984 अति क्षप:, 3153

अति क्षिप्रव विध्यति, 1833 अतिजगती, 1823 अतितस्यौ पवीरवान्, 4426 अतिथि: 2709 अतिथि, 1866, 2656 अतिथिग्व, 479; 527; 1851; 3484 अतिथिग्वम, 2254 अतिथिग्वस्य, 1289: 2287 अतिथिग्वाय, 476: 816: 2672 अतिथिनी . 4436 अतिथिम्, 890 अतिद्विषः अन्या ऋतावरी स्वसः, 2317 अतिधृति: 1823 अति पर्वत्, 2789 अतियाजस्य, 2305 अतिरात्रे सोमयागे, 2802 अति रोमाण्यव्यया सोमासो अत्यव्यया, 821 अतिशक्तरी, 1823 अतीर्णम्, ३५३८ अतृत्जिम्, 2681 अत्क्रम्, 2266; 4416; 4417 अत्यः, 481 अत्यः न, 3475; 3985 अत्यः न वाजी, 1341 अत्यः न हियानः, 4030 अत्यं कलशे दश क्षिपः मुजन्ति, 4028 अत्यतिष्ठत् दशाङ्गुलम्, ४७५३ अत्यथ, ३४५८ अत्यप्टि, 1823 अत्यान्, 1339 अत्यासः कृत्व्याः, ३९९२ अन्नयः, 1897; 1912 अत्रये, 525; 528; 538; 2747; 3522: 3523 अन्त्रा, ४४७; 2275

अन्ना पिता दहित्ः गर्भ आधान्, 863 अत्रा संस्वायः संख्यानि जानते. 4441 अत्रिः, 887; 4802 अत्रि, 475; 826; 2752; 3173; 3448; 4808 अत्रिणः रक्षसः, ४०३३ अत्रिणम्, 503; 2304 अत्रिम्, 1894 अत्रिवत, 1890, 1897, 1925 अत्रे: इव. 3170 अथर्यम्, 2644 अधर्वणः वसः, ४४१५ अधर्वणा, ४३९७ अधर्वणि, 3111 अधर्वन, 2249 अधर्वभ्यः, 2287 अधर्ववत् ज्योतिषा दैव्येन, ४७४४ अथवां, 497 अथवांगः, 3972; 4386 अया, 1312 अथा न श यो अपा दघात, 4388 अधा नो वस्यसः कृषि, 3966 अथमे अन्य उपरे, 857 अधो वयं भगवन्तो स्याम, 864 अदः सलिले सुसंख्याः अतिष्ठतः 4444 अदक्षिणासः, ४४२८ अदत्रया दयते वार्याणि, 1924 अदब्ध: , 4028 अदब्धाः, ८७७ अदात्, 2803 अदाभ्यः, ३९९७ ादाग्रिः, ३४५५ अदितयः, 2720 अदिति: , 505: 1864; 2656; 3117: 4383 अदितिः सुप्ता स्वाहा, 2650

अदिति, 456, 470, 849; 1824; 1841, 1876; 1921; 1925; 2298, 3461; 4377; 4444 अदितित्वे, 2719 अदितिम्, 504; 1937; 2657; 3133: 4771 अदिते:, 889; 2771; 2773; 4018 अदितेः अनागान्, 1835 अदितेः अप्टौ पुत्रासः, ४४४५ अदितेः उपस्थे, ३९८२ अदिते गव्यति उर्वी, 4018 अदितेः दक्षः अजायत, दक्षात् अदितिः परि. 4444 अदितेः प्त्रासः, 3128; 4832 अदितेः वृष्णः, ४३८३ अदिते, 2**7**35; 2739; 4432 अदिनेरिव व्रतम्, 871 अदुष्ट, ४७४४ अदृष्टहा, 897 अदुष्टाः, ८९६ अदेवयः, 3567 अदेवयुन्, 4400 अदेवाः शतुः, 3493 अद्धि तृणम्, 864 अद्भुतम्, 875 अद्भृत्, 3155 अद्भ्यः, 3997 अरा. 481 अदासत्, 810 अग्र-सत्, 3453 अवसदाय, ३४५०; ३४५३ अद्य. 875 अद्य इदं अनुगच्छध, ८४५ अद्य नः गाधं डर्विया सुविद, 4785 अद्या, 852, 1817, 1925, 2299; 2300: 2309 अहा। च सर्वतातये हवः च सर्वतातये. 2309

| अला चित् नृ चित् तत् अपः नदोनान्,           |
|---------------------------------------------|
| 2266                                        |
| अद्याचा एवः एवः, ३४९८                       |
| अद्या ममार सः हयः समान, ४४२२                |
| अद्युत्ये, 529                              |
| अद्भगः, 2289; 3521                          |
| अद्रयः त्वा वप्सन्ति, ४०२३                  |
| अद्रय: न, 4450                              |
| अद्भयः मध्यः, ३४८४                          |
| अद्रिः, 1912; 2705                          |
| अद्रि युञ्जे, 1309                          |
| अद्रि रुजेन धनिनम्, 1825                    |
| अदि, 2289                                   |
| अद्रिगु , 1325                              |
| अद्रिजा:, 1867                              |
| अद्रिम्, 1309; 1845; 4784                   |
| अद्रिवः, 815, 819, 1910;                    |
| 2278; 2281; 2774, 3994                      |
| अदुहा, 1876; 2744                           |
| अद्रे:, 2676                                |
| अद्रः सूनुः, ४३९६                           |
| अद्रोच न, 2245                              |
| अद्भयाः, ८९१; ३१२८                          |
| अद्वयाविनः, ८४३                             |
| अधः सरन्तीः आपः पृथिव्या दिवा               |
| जनितारं विदुः, 2694                         |
| अधः स्वित् आसीत् उपरि स्वित्                |
| आसीत्, 4795                                 |
| अघ यत् श्येनः द्यीः अय अस्वनीत्,            |
| 1852                                        |
| अधस्पदा, ३०९३                               |
| अधा, 2682                                   |
| अधि ब्रध्मस्य अदयः, ३०८६                    |
| अधिमोजना, 2287<br>अधिवस्त्रा, 3154          |
| अधिषवण, ४५७, ४५८                            |
| आधाक् स्तर्य दंसुपत्नीः, 1843               |
| अधाक् स्तयः दसुपत्नाः, 1843<br>अधिम्ः, 3144 |
| अधिगुः जनः, ३५५१                            |
| अधिगु, 529                                  |
| आसरी २४४                                    |

अधिग्म, 3116 अध्वनः, 2248, 3493 अध्वन यान्तः, 3543 अध्यर, ४४७; १२८०; १३२२; ३५१९ अनान्दिप्टः, ४८१३ अध्यरम्, ४२६, ५१६, ४२१ अध्वरिश्रयः, 3086 अध्वराणाम्, ४५७८ अध्वरीयसि. 1280 अध्या, 1320, 1901 अध्यय 3519 अध्यय पति, 3576 अध्वय, 466, 847, 1280 1283: 1879 अध्वयी हस्तात्, 1340 अनुसासः, 4017 अमिनजा, ८४९ अनिर्दर्धाः, ४३४७ अनत्, 862 अनपस्फुरन्तीम्, 1869 अनपावत, 4749 अनभीशुः, 1861 अनयः दीद्यानः दिवः अग्ने बहुता राचनेन, 2232 अनवा, 894; 2673; 2707 अनर्वणिः, 1925 अनर्वाणम्, 467; 2790 अनर्शदातिम्, 3570 अनर्शिनम्, 3163 अनर्शराति वसदां उपस्तृहि, 3570 अनव:, 2666 अनवि. 3115 अनवऽब्रवः, ४४५५ अनश्वः, 1861 अनसः खे, 3554 अनसा, 1338 अनस्, 1854 अनस्वन्तः, 813 अनाकृतः, 830 अनागाः, 2769 असागास्त्व, २७२०

अना जनः, 3461 अनाधग्टाभिः अतिभिः, 3579 अनानत, 2278 अनारभणे, 2804 अनास , 1903 जनासः दस्यून् अमृणः, 1903 अनितभा, 1929 अनिन्दाः वृजने जागृहि, 4026 अनिपद्ममानम्, ४८२५ अमिराम्, 2751 अनिल, 4819 अनीक, 1848 अनीकम, 1831; 2645 अनीके, 4041 अन. 3115, 4751 अन् अविन्दन्, 2758 अन् द्यन, 4400 अनुऽपथाः, 1927 अनुप्रभूपतः, ३९८४ अन्मते, 4426 अन्मत्याः, 4819 अन्याज, ४४१९ अन्रीयते घृतम्, 502 अनुप्युतिम्, ३५०९ अन्प्द्प् सावित्रो, 1946 अनुष्टुभं अनु चर्चूर्यमाणम्, ४७९३ अनुष्त्या कुणुहि अद्धयाण, 1829 अन्ऽसत्यम्, 1326 अनुस्वापम्, 3567 अनुक्य, 4815 अनुचानः ग्राह्मणः, ३४९१ अनुचीना जीविता, 1876 अनूपा, ४४०३ अनुपे अक्षा, ४०५० अनृतस्य प्रयोता, 2769 अनताः, 1830 अनेद्य . 870 अनेह , 3130, 3162 अनेहसः वः ऊतयः स् ऊतयो वः

**अतयः**, 3461 अनेहसन्, 3471 अनोनुवः, 3516 अन्तः, 1353 अन्तः उपथा, 1927 अन्तः पश्यन्ति, 1296 अन्तः याना मातुः, 862 अन्तः सन्तः, 2323 अन्तकम्, 524 अन्तमः, ३०८८ अन्तमेभिः, 870 अन्तर:, 1306 अन्तरिक्षम्, ८४३: 1949 अन्तरिक्षाणि, ३०९५ अन्तरिक्षे. 3983 अन्तरीयसे युप्पांश्च देवान् विश आ च मर्तान्, 1824 अन्तरैः चक्रैः, 2319 अन्तर्हदा मनसा प्यमानाः, 1880 अन्तिवामा, 2759 अन्ति सत् भृत् वांअवः, 3522 अन्यः, 1847; 2772; 4000 अन्धं मामतेयम्, ८३४ अ-धसः, 2775 अन्धं श्रोणम्, ४३९९ अन्धसः, 3126; 3172; 3503; 3556 अन्यसा, 1844: 3995 अन्धस्, 867 अन्धे चित् तमसि, 514 अन्धेन तमसा. ४७५१ अन्नमय काश, 1859 अन्ते: 1345 अन्यः, 4807 अन्यत् अद्यं कर्वरं अन्यत् रवः असत् च सत्, 2262 अन्यथा, 2270 अन्यद् अन्यद् चरतः, 1295 अन्यस्तेषां परिघिः अस्तु, ८१२ अन्यस्मिन् यूथे, 1355

अन्यस्य, 827 अन्यस्य इव इह तन्वा विवय, 1303 अन्यस्य चितं अभि संचरेण्यम्, 875 अन्यस्याः अरात्याः, ४०२३ अन्यस्याः वृत्सं रिहतां मिमाय, ४४०१ अन्यस्याः वयायाः अतिथि पश्यत्, 4793 अन्यस्याः वत्सं रिहती मिमाय, 1354 अन्यां इपं उरुधाराम्, 3072 अन्येन परयन्, 2242 अन्येन मदाहनो याहि तूथम्, 4382 अप , 1320, 1868, 1921, 2657; 3123; 3164; 3968 अपः अर्णाः १३३६ अपः ओषधीः, ४४२५ अपः गाः युवसे सं इन्द्रन्, 2285 अपः गाः वसानः, ३९८९ अपः दक्षिणतः, 2268 अपः वसिप्ट, 3964 अप आवः, 2755 अप कर्णुहि चष्टुः, ४४४५ अपगूलहम्, 1630 अपचन्त, 865 अपच्यवम्, ४५८ अप द्वारा मतीनाम्, 3971 अप नः शोशुचत् अधम्, 512 अपनुदस्व मुधः, 1344 अपपित्वम्, 3076 अपभरतम्, ४४२६ अपर्वन्, 1843 अपवय, 4796 अपयो:, 4410 अपनीरवान, 4426 अपवनतः, 3540 अपश्यं गोपां अनिपद्यमानम्, 862 अपश्यताम्, २६९१ अपसम्, 431 अपसि, 1309 अपस्याम्, २७१३ अपस्यवः शतं धाराः, 3995

अपां ऊर्मि सचते. ४०३० अपां गर्भः, 2657 अयां गर्भम्, 1311 अयां जिमः निचुम्पुणः, 3560 अपां दुराणे सनिध्यसे, 1328 अपां नपातम्, 1320; 2694 अपां नपात्, 451; 832; 1302; 2302; 4405 अपां न्ययनं समृदस्य निवेशनम्, 4805 अपां फेनेन, 3122 अपां मध्ये, 2774 अपां रेतांसि, 3452 अपा. 1857: 2691 अपाकचक्षसः, ३५२८ अपाकाः, 523 अपाङ, ८६३ अपाची: अपरा: अपेजते, 1923 अपाची, 3158 अपाच्याः, ३१५८ अपादम्, 1908 अपाद, 837; 2313 अपाम्, ८६७; 1310 अपाला, ३५५२; ३५५३ अपिधान, 848 अपिशवरि, 1321 अपि शर्वरे, 3075 अपोच्यम्, ५०१ अपोवता अप ऊर्णवन्तः अस्थुः, 895 अपूपवन्तम्, 1348 अपूर्व्य, 3140 अपेजते, 1923 अपो वसानाः, ८६६ अपो व्ययति, २७७७ अप्त्यस्य, 810 अपवानः, 1832 अप्नवानवत्, ३५७९ अप्याः, २३०१: २६९८ अप्याः ४७७४

अप्रति. 2678 अप्रामि-सत्य मयवन्, ३४९७ अप्रायुभिः, 3149 अप्सः. 4765 अप्सः न, 3454 अप्सरस , 2690; 2692; 4022 अप्सरस्, ४५२ अप्सराः, 4764 अप्सरा. 4764 अप्सस्, ३४५४ अप्स, 454; 1309; 2282 अप्सु अग्निम्, 1949 अप्सु-अन्तरा, 518 अप्स गिरिप्ठा अग्र , 3999 अप्मुजित्, 4048 अप्सु सूर्ये, 3509 अफाणयत्, 3515 अबुध्नेषु रजःसु, ३५३२ अब्जाः, 1866 अञ्जित्, 1293 अम्रह्माणः, २६८० अभयं ज्यातिः, 1297 अभवत्, 4030 अभि असि, 1831 अभि-आवर्तिते. 2263 अभि क्रन्दन्ति हरितेभिरास्मिः 4761 अभिगाय, 3137 अभिज्ञ, 2648 अभिज्ञ नमस्यं नमस्यन्, ४९३ अभि जयांसि पार्थिवा वि तिप्ठसे. 1890 अभि तुणति, 3581 अभिद्यवः, 1329 अभिद्यवे, 3528 अभिद्रोहम्, 2774 अभिघारण, 1282 अभिधुक, 808 अभिने खिल्ये. 2265 अमिपित्वे, 3075

अभिभृ 2270 अभि प्र गायत, 3974 अभि यद् वां विश्वपस्यः जिगाति. 2751 अभि योनि अयः हतम्, ४०२३ अभिराप्टः, ४९२२ अभिवृत्य सपत्नान्, 4822 अभिशसा, 4816 अभिशस्तिम्, 1885 अभिशस्तेः, 2659 अभिपाचः, 2698 अभि सब्धेन प्र मृपा, 3542 अभिस्वर घन्वा पृथमानः, ४०४० अभिस्वन्ति, ६५९ अभी, 1856 अभीक, 540 अभीके, 4422 अमीके चिदु लोककृत्, 4799 अमीस्णम्, 1337 अमोद्धः. ८६१ अभीवर्तः, 4822 अभीशुभ्यः, 4762 अभीपवः. 2336 अभ्यञ्जम्, ३५३६ अम्यर्ध-यञ्चा, 2300 अभ्यावतीं. 2264 अभ्येनं वज्र आयसः, ४९६ अप्र आँ अपः, 1923 अभ्रातव, 810 अप्रेण, 1949 अमंहत्, ३४९० अमतिः, 487 अमते:, 4413 अमतेः इत्, 1911 अमन , 1340 अमर्त्यो मर्त्येन संयोनि , ८६२, ८६४ अमर्मणः, 2262 अमवती, 874 अञ्माजुरः चित् भवथ युवां भगः अनाशोः, 4410

अमाजूः, 1291 अमा ते तुम्नं वृषमं पचानि तीव्रं सुतं पञ्चदशं निषिञ्चम्, ४४०० अमात्, ४०४० अमित्रहा, 4820 अमित्रिया, 3161 अभिनः सहोभिः, 2255 अमिनती, 810, 1876 अमीवहा. 2724 अमीवा , 894; 2704 अमीवा, 4814 अमीवा दुर्णामा, ४८१४ अमीवाम्, 2751 अमृत:, 4024 अमृष्य, 3168 अमुर:, 2656 अमर, 3525 अगुरा:, 490; 493; 2712 अनृतं मे आसन्, 1328 अमृतत्वम्, 1886 अमृतम्, 889 अमृतस्य, 876; 2732 अमृतस्य गिरः, 2306 अमृतस्य घाम, ४०३६ अमृतस्य नहुषः हवं सुरेः, 808 अमृतस्य नाभिम्, 1305 अमृतस्य निधिः, 4833 अमृतस्य भागम्, ८५१ अमृतस्य सुनवः, 2306 अमृतानाम्, 2652 अभेनान् चित्, 1905 अमेपिः, 2695 अम्बरीप, 454 अयः शिप्राः, 1861 अयः शीर्षाः, ३५७५ अयं अग्नि: 2234 अयं त्रिघात् दिवि रोचनेषु त्रितेषु विन्दत् अमृतं निगूलसम्, 2276 अयं दीर्घाय, 3121 अयं मे हस्तः भगवान्, 4427

| अयंसत, 821                     |
|--------------------------------|
| अयञ्चनः, ३१६२                  |
| अयज्वान्, ४६३                  |
| अयसः न घाराम्, 2235            |
| अयस्, 2235                     |
| अयस्यः, ४४३४                   |
| अयस्पयः, १९०५                  |
| अया चित्तो विपा अनया, 4005     |
| अयातुः साघन् ऋतेन, २६९४        |
| अया ते अग्ने समिघा विधेम, 1829 |
| अया वीती परि स्रव, 3998        |
| अयास्यः, 485; 3990             |
| अयुद्धः, 3454                  |
| अयोदंष्ट्रः, ४७४३              |
| अयोध्या, ४५४                   |
| अयोहतं यानिम्, 3961            |
| अयोहनुः, 2331                  |
| अरहा, 1952                     |
| अरज्जुभिः, 2766                |
| अरद्वे, 3459                   |
| अरणः, 2338; 2652               |
| अरणस्य, २६५१                   |
| अरणाः इव, 3073                 |
| अरण्यानी, 4806                 |
| अरण्योः, २६४४                  |
| अरतिः, 814                     |
| अरत्नयः, 3540                  |
| अरपः, 4410                     |
| अरमतिः, 2695; 2701             |
| अरमतिम्, २७०१                  |
| असम्, 2655; 3558               |
| अराणां चरमः न, ३१३७            |
| अरातयः, 3110                   |
| अरातिम्, 1828                  |
| अरातीः, 2250; 2791             |
| अराघसं श्वानं अपहता, ४०४६      |
| अरायि, 4811                    |
| अरावा, 2730                    |
| अरावा चन मर्त्यः, 3158         |
| अरावीत्, 4019                  |
|                                |

अराव्यः, 3495 अराव्ये, 2683 अरि:, 836; 4404 अरित्र, 828 अरिघायसो गाः, 812 अरिप्रम्, 2714 अरिप्राः, 2779 अप्रा. 3107 अरिष्ट-ग्रामाः, 871 अरिष्टनेमिम्, 4828 अरिप्टान्, 2789 अरिषण्यन्, 486 अरुणऽप्तः, 3524 अरुणप्सुम्, 1945 अरुण: सुपर्ण:, ४४०५; ४४२२ अरुण्यः गावः, 3171 अरुप:, 4396 अरूषं रूपं वसानाः, 2790 अरुषम्, 531 अरुषस्य, 502 अरुषा वयः, 1939 अरुपाय, 2751. अरुपास:, 2664; 2790 अरुषी हरितः, 446 अरुष्यति अमृतात् इव जन्मनः, 4823 अरपस: 1928 अरेपसा तन्वा नामभिः स्वैः, ८८५ अरेपसौ, 1925 अर्कः, 3551 अर्कः त्रि-घातुः, 1328 अर्क नहा, 484 अर्क, 1328; 2708 अर्कम्, 850; 2323; 2706; 2789: 3557 अर्क शोकै: 2236 अर्कसाती, 880; 2256 अकिंणः, 436 अकेंभिः, 436 अकेष, 881

अर्के: 894; 1837; 2236 अर्केः अनुपाणः, 4378 अर्चा, 1932 अर्चनानसम्, 1938 अचि:, 4390 अर्जुनं अञ्चयं वारम्, ४०१२ अर्जुन सारमेय, 2724 अर्जुनि, 3072 अर्जुन्योः, 3072 अर्ज्यस्य, ३१२१ अर्ण:, 808, 1843; 2736 अर्णवः, 4392 अर्णवम्, 1346 अर्णसो मध्ये, ८४२ अणीसि, 879 अधिनः विस्जति, 474 अर्धं इत् अस्य, 2266 अर्घ देवम्, 1869 अर्बुद, 476 अर्बुदम्, 1289, 3166, 4761 अव्दस्य, 3164 अर्थः, 492; 2250, 2270, 2676; 2695; 2716; 2746; 2781; 2796; 4749; 4837 अर्थः अदाणुषः गयम्, ३९८० अर्यः गयं महमानं विदाश्ये, 3149 अर्थः विद्रः अभि चीत्, 1828 अर्यः शत्राः, 2716 अर्थ, 3480 अर्थणायतः, ४४०९ अर्यमणम्, 504; 680; 1825 अर्थमन्, 445; 457; 465; 469; 505; 506; 822; 1297; 1856; 1876; 2299; 2703; 2706; 2707; 2735; 3133; 3154; 3461; 4436; 4804; 4832 अर्यमा, ४००४ अर्थम्, 1849 अर्थम्मः, ३४६२

अर्यन्यम्, १९५० अर्थे रुशमे पदीरवि, 3481 अर्वतीभिः, 4376 अवीद्भ 2279; 2779; 3556 अर्वन्तः, 2698 अर्वा: 2702 अवां, 2265; 2732 अवर्षि अवसा, 2763 अवांचीना, 3143 अवांवति, 1939; 3484; 4006 अलक्ष्मीघ्न, 4811 अलात्णो, 1333 अलिनातः, 2665 अलिप्सत, ८९६ अवः, 2773; 4799 अवः परेण, एन अवरेण, ८५८ अवः पश्यन्ति, ४९८ अव: विद:, 3978 अवंशात्, 2733 अव-ईमहे, 2733 अव रुसियः वृषमः क्रन्दत् धौः, 1932 अवध्नती, 896 अवतं न वंसगः, तात्वाणो न वंसगः, 815 अवतम्, 3521 अवतान् इवं, 3498; 4398 अवते. 1840 अवत्रिका, 4424 अवत्सार, 1918 अवदान, 1282 अवद्यत्, ८८९; २६५८ अवद्यानि, 2323 अव हके. 4426 अवनयः, 1950: 4762 अवनयो न रक्षः रिशादसः, ८९१ अवनी:, 485; 2769 अवमे सः, 519 अवमस्याम्, 2751 अवमाय, 1303

अवर्मात् गौर एतत्. 1879 अवमे, 516; 889 अवयज, 1823 अवयात-हेलाः 876 अवयुनम्, 2258 अवर: 4748 अवरेण. 2242 अव रमशा रुधद्वाः, ४७७५ अवसा, 4409 अवसः तस्तभाने, ४७९१ अवसाय पहते रुद्र मुलय, 4820 अवसे, 2703 अव स्युधि पितरं योधि विद्वान पुत्रः यः ते, 1885 अवस्यवे, 1284 अवस्यु, १९०६: १९४२ अवस्युवः, ३९९० अवातः स्वधया तत् एकं आसीत. 4795 अवा रथम्, 1911 अवारम्, 2315 अवि:, 2733; 4022 अविः स्वः कृणुते गृहते बुसं सः पादुः अस्य निः प्रनिजः न मुच्यते, 4403 अविघवाः, ४३५४ अविभि:, 1303 अविवासताम्, 2807 अविष्यवे, ८९४ अविहर्यतक्रतोः, 486 अवुकः वाजी त्वां याति, 2233 अवृकं छदिः, 3156 अवुकम्, 2773 अवोचाम निवचनानि, ८९४ अवोदेवम्, उपरि मर्त्यम्, ३१३३ अवोभि:, 889 अव्यः वारे, 3973 अव्यः वारंभिः, ३९७८ अब्यं वारम्, ४०४३ अव्यनत्, ४७८९

अव्ययं वारं समया अपीस, 4028 अव्ययम्, ४०३० ४०४४ अञ्यया, ४००० अञ्ययो, ४०१४ अव्याः वारम्, ४०२०\* अब्युप्टा इन्नु भूयसीरुपास , 1298 अव्ये, ४०११ अव्यो वारं विधावसि, ३९७६ अव्रत:, 3567 अव्रतं दस्यं साहांसः, ३९८९ अशत्रुरिन्द्र जज़िये, 4799 अशना, ३५४२ अशस्तिहा, 3570 अशिपदाः भवन्तु, 2719 अशिव:, 4792 अश्रुपं अग्निम्, 879 अशेषस: 2645 अश्मनः, 1279 अश्मन्, 2722 अश्मन्मयोनां पुराम्, 1855 अरमहन्मभिः, 2804 अरमा, १९२२ अश्याम तत् साप्तम्, 1293 अश्रात:, 4827 अश्रीरः इव जामाता, 3079 अश्वं इत् गाम्, 3525 अश्व, 447; 2750 अश्वजित्, 1293 अश्वत्थ. ४७६७ अश्वत्यम्, 822 अश्वयः, 2287 अश्वपते, 3140 अश्वबुध्नाः, ४३७९ अश्व-मघा, 2750 अश्वमेघ, 1899 अश्वमेघस्य, 1899: 1900 अश्वमेधाय, 1899; 1900 अश्वमेधे, 1899; 1900 अश्वम्, ४८३४ अरवयुः, १८५७; ३५३६

| अरवराधसः, ४३९७ अरव्ये, २६६१                                     | असुन्वतः, ३४९९                         |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| अरवबत्, ४००२ अरब्यैः, २६६१                                      | असुर, 465, 487; 1280; 1900;            |
| अञ्ब-सून्ते, १९४५ अञ्चकर्ण्यः, ४४३०                             | 1925                                   |
| अश्वस्य अत्र जिनम्, 1303 अध्यपदी, 864; 869                      | असुर, 879; 1880; 3551                  |
| अरवस्य चित् २२३६ अप्टापदीमिः, १२६४                              | असुरस्य, २६५३                          |
| अश्वाः, 1318; 2334; 2662; अप्टापदीम्, 3529                      | असुरस्य मायया, 1937; 4824              |
| 4022 अध्य सहस्रा, 3081                                          | असुरहा, ४८२०                           |
| अश्वाः च उभयादतः, ४७५७ अन्दि, १८२३                              | असुराः, ३१५७                           |
| अरवा, ८८० अप्टीवद, ४८१५                                         | असुरा, 3151                            |
| अरवा इव, 1874 अप्टीवन्तौ कुल्फी, 2718                           | असुरान्, ४४२०                          |
| अश्वानाम्, 1896 असंदिनम्, 3579                                  | असुर्यः, 3576                          |
| अश्वान्, 517 असतः, 4444                                         | असुर्यं अस्य तं वर्णम्, ४०१५           |
| अश्वान् धूर्प, 1930 असत् च सत् च, 4377                          | असुर्यम्, २७४१                         |
| अश्वाजनि, २३३७ असत्याः, १८३०                                    | असुर्यस्य, २६७७                        |
| अश्वाय, ३५५८ असद् वदन्तम्, २८०६                                 | असुर्या इव जञ्जती, 874                 |
| अश्वायते, २२८० असपतः, ४८२२                                      | असुर्याणि, 1868                        |
| अश्वायन्तः, २६८६ असमनाः, ८२७                                    | असूर्ते सूर्ते रजिस निपते ये भूतानि सं |
| अश्वावती, २७०८; ४७६७ असश्चतः, ४०१९; ४०३१                        | अकृण्वन् इमानि, 4453                   |
| अश्वावत्, २७८४ असमा, २३२४                                       | असो यद्या नः, 2271                     |
| अश्विनः, ३१६४ असमाति, ४४२३                                      | अस्कृधीयु, २३२६                        |
| अश्विना, 504; 508; 841; असमातिम्, 4426                          | अस्तं भरन्ती, 3554                     |
| 1835; 1921; 2711; 2720 असमातिषु, 4427                           | अस्तभाः, ४४२२                          |
| अशिवनी, 1921 असामि, 4397                                        | अस्तप्नात् सिन्धुं अर्णवम्, 1350       |
| अरिक्नी, 431; 450; 464; 473; असिक्नी:, 3138                     | अस्तम्, 1349; 1888                     |
| 2708; 2754; 3448; 4025; असिक्नी एति रुशतीं अपाजन्,              | अस्तावि पूर्व्यम्, ३४८३                |
| 4391; 4392 4374                                                 | अस्ति इदं अधिमन्यनम्, 1331             |
| अश्विन्, 885 असिक्नी, 4448                                      | अस्ति ज्यायान् कनीयसः उपारे,           |
| अश्विमः, २२७७ असिक्न्याम्, १८४०; ३१३७                           | 2768                                   |
| अश्विष्याम्, ८६१ असितं अव्ययन् वस्म, १८३६                       | अस्ति हि वः सजात्यं रिशादसी            |
| अरवेपितम्, ३४६० असिन्वती, ४४५०                                  | देवासो अस्त्याप्यम्, ३१५६              |
| अरवै:, 2751 असिम्बती वप्सती भूर्यन्तः, 4450                     | अस्तु, ४०२१                            |
| अश्वो न वाजी, 2749 असिन्वन् अति जिह्नया वनानि,                  | अस्तेव, 2321                           |
| अरुव्यः, 462; 2661; 3459;                                       | अस्थन्वन्तम्, ८५४                      |
| 3504 असिन्बन् दंध्दैः पितुः अति मोजनम्,                         | अस्थभिः, 500                           |
| अश्व्यम्, 526; 2781 1287                                        | अस्थूरि नो गार्हपत्यानि, 2248          |
| अश्व्यस्य, ३१४८ असिन्वा, ४७५१                                   | अस्नातारा, १८५५                        |
| अख्या, 2661 असुतानाम्, 3501                                     | अस्यः, 1894                            |
| अख्यानाम्, २६६१ असुनीतिः, ४४२५                                  | अस्मद्-र्यक्, २७७७                     |
| अञ्चानि, २६६१; ३१६८ असुनीते मनो अस्मासु घारम, ४४२५              | अस्मभ्यं चित्रं वृषणं रिय दाः, ४४१५    |
| and and a soul |                                        |

| अस्माकं अर्धम् 1857                |
|------------------------------------|
| अस्माकं पितरः, 1824                |
| अस्मे आरात् चित् द्वेषः सनुतः युवो |
| 2285                               |
| अस्मे प्रयन्यि मधवन् ऋजीपिन्,      |
| 1340                               |
| अस्मै, 4749                        |
| अस्मै अरमन्त देवीः, 1356           |
| अस्य केतवः उत्, ३११६               |
| अस्य वासा उ अचिपा, 1895            |
| अस्य वेदयः, ३१५४                   |
| अस्य सनवः, ३४९६                    |
| असिघ्, 505                         |
| अह , 2748                          |
| अहः अहः जायते, 4420                |
| अहं च त्वं च वृत्रहन्, 3499        |
| अहं पूर्वः, 885                    |
| अहंसन्, 3497                       |
| अहना, ८०९                          |
| अहनि, 809                          |
| अहनी, 4449                         |
| अहनी चिक्रिया इव, 888              |
| अहन्, ८९०                          |
| असन् त्रिः, 1313                   |
| अहन्यः, ८९५                        |
| अहथ्यः, 2769                       |
| अहम्, 1868                         |
| अहर्दृशः, ३५०६                     |
| अहर्यथाः, ४७६६                     |
| अहर्यम्, ३४८८                      |
| अहर्विद , 431                      |
| अहसां इन्द्र सं पिणक् कुणारुम्,    |
| 1333                               |
| अहा च, 2741                        |
| अद्यानि इव वासराणि, 3466           |
| अहा वि, 1951                       |
| अतिः, 2695                         |
| अहि:-बुघ्यः, 2296; 2703            |
| अहि वृत्रम्, 2256                  |
| अहि, 461, 478; 484; 2297           |

| अहिगोपाः, ४६२                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अहिना, 4785                                                                                                                                                                                                                                            |
| अहिबुध्यः, 1876                                                                                                                                                                                                                                        |
| ाहिमानवः, 877                                                                                                                                                                                                                                          |
| अहिम्, 1844; 1902; 1903,                                                                                                                                                                                                                               |
| 3084                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अहिर्वृध्यः, 890; 1914                                                                                                                                                                                                                                 |
| अहिर्बुध्न, 1299, 2302                                                                                                                                                                                                                                 |
| अहिर्वुध्नम्, २६९५                                                                                                                                                                                                                                     |
| अहिशुप्म, 1908                                                                                                                                                                                                                                         |
| अहींगुव , 4806                                                                                                                                                                                                                                         |
| असीयुवम्, 3164: 3166: 3530                                                                                                                                                                                                                             |
| अहूर्माह, 2278                                                                                                                                                                                                                                         |
| अहेम, 2754                                                                                                                                                                                                                                             |
| अहेलता, 2754                                                                                                                                                                                                                                           |
| अहारान, 4836                                                                                                                                                                                                                                           |
| अह्नवाय्यम्, ३४५६                                                                                                                                                                                                                                      |
| अह्नां सुदिनत्वे, २७७२                                                                                                                                                                                                                                 |
| अह्नाम्, ८८९                                                                                                                                                                                                                                           |
| अह्नयः, 3517                                                                                                                                                                                                                                           |
| अह्नये, 4807                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आ अक्रमीत्, 4835                                                                                                                                                                                                                                       |
| आ-अतान्, 2325                                                                                                                                                                                                                                          |
| आ ऋखेषु, 3516                                                                                                                                                                                                                                          |
| आ इन्द्रस्य हार्दिः, ४०२७                                                                                                                                                                                                                              |
| जा इन्स्रस्य छापन, मण्डर                                                                                                                                                                                                                               |
| आकृतिः, 4838                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आकृति·, 4838                                                                                                                                                                                                                                           |
| आकृतिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871                                                                                                                                                                                                                        |
| शाक्तिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126                                                                                                                                                                                                       |
| आकृतिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल प्रहूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;<br>2732; 2771                                                                                                                                        |
| आकृतिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल प्रहूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;                                                                                                                                                      |
| आकृतिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल प्रहूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1835;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्तन समनसः, 2711                                                                                                  |
| आकृतिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल प्रहूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्तन समनसः, 2711                                                                                                  |
| आकृति:, 4838<br>आकेतिपास:, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल प्रहूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्तन समनस:, 2711<br>आ गहि, 825<br>अग्नीच, 1280                                                                    |
| आकृतिः, 4838<br>आकेनिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल, प्रह्मसे, 3126<br>आगः, 889; 1827; 1835;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्त्या, 1345<br>आगन्त्या, 1280<br>आगादिषिः, 4607                                                                 |
| आकृति:, 4838<br>आकेनिपास:, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल, प्रतूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्त्या, 1345<br>आगन्त्या, 1345<br>आगन्त्वा, 1280<br>आग्विछ, 1280<br>आग्विछ, 4607<br>आपृणे सं सचावहै, 2308        |
| आकृतिः, 4838<br>आकेतिपासः, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल प्रसूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्तन समनसः, 2711<br>आ गहि, 825<br>आग्नीघ, 1280<br>आघाटिभिः, 4807<br>आधृणे सं सचावहै, 2308<br>आङ्गिससः, 2720; 4807 |
| आकृति:, 4838<br>आकेनिपास:, 1871<br>आखण्डल, 3126<br>आखण्डल, प्रतूपसे, 3126<br>आगः, 889; 1827, 1885;<br>2732; 2771<br>आगत्या, 1345<br>आगन्त्या, 1345<br>आगन्त्या, 1345<br>आगन्त्वा, 1280<br>आग्विछ, 1280<br>आग्विछ, 4607<br>आपृणे सं सचावहै, 2308        |

आङ्गिसान्, 2270 आङ्गूषम्, 483 आङ्गूप्यं साम, ४८५ आ च परा च, ८६२ आ च परा च पथिमिः, 4825 आ चरनं परा चरनम्, 4825 आचरन्ती, 864 आचिता, 2741 आजगन्, 844 आजत्, 499 अत जनयन्त देवाः, 2238 आजनि, ४९९ आजभार, 2691 आजा = आजी, 2763 आजी, 4436 आजित्रे, 3485 ाजिपते, 3487 आजिम्, 883; 2335 आजिप्, 2765 आजी. 1839 आज्य, 4797 आन्यम्, ४७५६ आज्यातृति, 1314 आञ्जनेन, 4394 आणि, 1917 उसतपः, 1940 आतुचि, ३१५७ आतुजी, 2744 आतुजे, २०८४ आ तु सिञ्च हरि ई दो: उपस्थ वाशीभिः तसत अश्मन्तयीभिः 4772 आ ते कारो ृगवामा, 1338 आत् इत् पृतेन पृथिवी वि उद्यते, 866 आत् इत् ते हर्यता हरी यवधतुः, 3118 आत् ईम् हंसः यथा गणम्, 3985 आत्मदा, ४७९० आत्मा, 4767

आत्मा जगतः, 53। आत्मा ते वातः, 2770 आत्मा यहमस्य नश्यति प्रा जीवगुभा यथा, 4767 आ त्वा रथं यथा ऊतये, 3508 आ त्वा विशनित्वन्दवः, ३५५८ आदघ्नासः = आस्यदघ्नासः, ४.१४३ आदर्दिरासः, ४४५० आदारिणम्, ३४५५ आदिन्य, ४२९, ४४५, ४७२, १३२९, 1825: 1866; 1879; 2766; 3461, 3483, 4460, 4748; आदित्याः, 1297, 2318: 2697; 2711; 2720; 2736 आदित्याः अदिते, 2304 आदित्या दानुनस्पती, 1306 आदित्यानाम्, 1356; 2719; 3128: 3162 आदित्यान्, 445; 2303; 3506 आदित्यासः, 1925, 2720, 3156 आदित्येन नाम्ना, ४४५० आदित्येमिः, 2657; 2712 आदित्येषु, ३१५६ आदित्यैः, ३१६९ आदिशे, ३९७९ आदु बुवाते मिथ्नानि नाम, 1353 आद् इत्, 3098 आदृत्या, ३५०४ आधवः, 4399 आधुन्वते शिक्षन, 4016 आध्यात्मिक, ८६५ आनत्, ८५१ आनन्दाः, ४०५५ आनव, 3115 आनवे त्वंशे, 3085 आन्पक्, 3453; 3454; 4823 आ नो भर दक्षिणेन, 3541 आन्त्र, 4815 आपः, 1296; 1310: 1340:

2289: 2711: 2714: 3487: 3513: 4049 आपः चित् निदधा पदम्, 3579 आपः मातरः, ४३९३ आपथयः 1926 आपन्य न. 487 आपनीफणन्, 1865 आपयायाम्, १३२७ आपश्च मित्रं धिषणा च, 512 आपान्तमन्।, ४७५० आपि . 2773 आपित्वे. ३०८५ आयो न. ३४७५ आपो न ओक्यं सर, ३४७१ आपो हि प्छा, 4580 आप्त्यः, 519 आप्त्याः, ४७७; ४७८९ आप्यम्, 2762 आप्री, 892; 2646; 4437 आधी सुक्त, 1281; 4781 आमगः, 823 आभर वीरं प्तनापहम्, ३५६९ आभि: 2262; 2780 आभूषेण्यम्, १९३० आभोगम्, 2785 आम: 4026 आमत्रेभिः सिञ्चता मद्यमन्यः, 1288 आमादः, आमऽअदः, ४७४४ आमास्, 1306 आयति. ८९६ आ यत् सेदधुः ध्रवसे न योनिम्, 2749 आयने ते परायणे दुवा रोहन्त् पृथ्पणीः, 4805 आयव , 3117, 4446 आयवः सोमासः, ४०५१ आयवस. ३०९७ आयवे, 3124; 4417 आयवे मनवे च. 3124

आयस:, 481; 496 आयसी, 2785 आ यासीप्ट, ८७० आय:, 846, 1352; 2713; 4415 आय: तारि, 4425 आयु, ४७७, 1289, 3484 आयुघम्, 2713; 3095 आयुधानि, 1839 आय्भिः, ४००० आयम्, 2254 भागवत, 4022 आय्ष, 3175 आ यूथेव सुमति पश्वः अज्यत् देवानां यत् जनिमा अस्ति. 1826 आय!., 512: 2325 आयी. 3482 आरया, 2307 आरुजन्तः, 4454 आरुजम्, ३४५५ आरुपीणाम्, ३४८९ आरोकाः इव, ३४४८ आ रोदसी वसुना दम्, 2235 आर्धाः. 3524 आर्क्ष श्रुतवीण, 3526 आर्जीक, 3104 आर्जीकात्, 3502: 4054 आर्जीकीया, 3104 आर्जीकीया, 3104, 4448 आर्जीकीये, 3502 आर्जीके, 3104; 3502 आर्जीकेष, 3502 आर्जुनेयं क्त्सम्, 3072 आर्जुनेयम्, ५२९, १८५० आर्जुनयाय, 2670 आर्ली, 2334; 2335 आर्य, 476 आर्यस्य, 2665 आर्या: 2689 आर्या. 2314

आयागि, 2260 2762 आर्याय, 482, 537, 2253, 2262 अगुप्टियेणः, ४७६८ आलाक्ता, 2337 आ व ऋञ्जस जजा व्युप्टिए, 4449 आवया . 847 आवर्तयामः, ४४२४ आवर, 4772 आ वा दधात् निर्ऋते उपस्थे, 2805 आश वः, 3461 आशवः, 827: 3472: 3572 आशसा, 4816 अस्याः, 1397 आशिरम्, 820, 3161, 3512 आशिषः, ८८३ आशी:, 3096: 3513 आश, 1279 आशुपि:, 3472 आशुशुक्षणि, 1279 आश्रन् इव, 4436 आश्रुत्कर्ण श्रधी हवम्, 439 आश्वध्नस्य, ४४२९ आसङ्ग, ३१६८ आसङ्गस्य, ३०७६ आसदं चोदय. ३९६८ आसाभ . 4449 आसम्राणासः, 2271 आसा, 827: 2249 आसिञ्चामि नुस्योः, 3126 आसीनः ऊध्वा उपसि क्षिणाति. 4401 आसृतिम्, 2791 आ सुर्या इव. 872 आसुर्धे, 872 अगस्यम्, ४४४३ आहवनीय, 460, 2251 आहवनीय अग्नि, 1832 आहवेष, 2283 आहतः, 1284 आहति, ४६०

इक्ष्वाकु, ४४23 इटतो रथम्, ४८२० इडा, इना, 460 इडा, 814; 893 इतः, 4024 इतः ऽअति. ४४२८ इतराः, 2250 इति वा इति में मनो गामश्व सन्यामिति, 4788 इत् गन्भीरा विपासाः, ४४२९ इत्था, 2312; 3158, 3574 इत्थे. ८१० इदं-इदम्, 2734 इदं ऊं इति, 1873 इदं पदं अजनता गभीरम्, 1830 इदं श्रेप्ठं ज्योतिषां ज्योति . 4820 इदा, 3569 इध्म, 1324; 2648; 4437; 4438; 4781; 4782 इनः, 2673; 2700 इनुहि, 2244 इनोति, 2235 इन्दवः, 3471 इन्दवे, 3511 इन्द्रः, 2273 इन्द् देवेष् पत्यने, 3991 3554 इन्दिम , 2250 इन्दो, 2723; 3967; 3968 इन्द्राः, 844; 1885; 1905; 2263; 2677; 2720; 2783; 3513; 4762 इन्द्रः अस्मान् अस्दत्, 1338 इन्द्रः इत् सोमपाः, 3077 इन्द्रः ते विशः कवली बलिहत करत्, 4822 इन्द्रः वरुणः, 3156

इन्द्रः रमधूणि स्रिता अभि प्रप्यते,

4398

इन्द्रं अतुप्टवम्, 1350

इन्द्रं अनुगमन्तु, 1860 इन्द्रं न त्वा शवसा देवता वा य् पुणन्ति, 2236 इन्द्र, 433; 443; 445; 453: 469; 476; 477; 478; 1336: 1339: 1342: 1344; 1345; 1854; 1876; 1906; 2283; 2286; 2310; 2326; 2329; 2706; 2707; 2761, 2765; 3544; 3961; 4429; 4749 इन्द्र इति, 3967 इन्द्र-ज्येप्टासः, २६५८ इन्द्रतम् 886 इन्द्रत्वोताः, ३१३३ इन्द्रपानम्, 2714 इन्द्रमातरो देवजामयः, 4810 इन्द्रम्, 447; 2657; 2711; 3105 इन्द्र-वायु, 429; 1871 इन्द्रवाय, 453 इन्द्रशतः, 462 इन्द्र-सार्राधः, 1871 इन्द्र से संयुक्त देवता, 430 इन्द्रस्य जठरं प्रयन्ति, ४०२४ इन्द्रस्य धाम्ने अरम्, ३९८१ इन्हारय सोमं जठरे यद् अद्धुः, 4015 इन्द्रहृतिम्, 2271 इन्द्राग्नी, 450; 1322; 1921; 1950 इन्द्राणी, ४५२, १९२१, ४४५९ इन्द्रा-पर्वता, 807; 819: 1349 इन्तपूर्णाः, ८४६ इन्हाय, 438; 4027 इन्द्राय साम गायत, 3568 इन्द्रावरुणयोः, ४४७ इन्द्रा-विष्णु, 840 इन्द्रियम्, 2263 इन्द्रियाय, 518 इन्द्रियाच घायसे. ४०३०

इन्द्रे ओक्यम्, 819 पन्द्रण, 3169 इन्द्रेण एते तृत्सवः वेविपाणाः, 2666 इन्हेंण युजा तरुपेम वृत्रम्, 2716 इन्द्रो दिव इन्द्र ईशे पृधिव्याः, ४७५० इन्द्रो महना, 4436 इन्धान एवं जस्ते स्वाधीः, ४४१४ इन्वति, 448 इन्वतु, 4835 इमः राजा इव, 3996 इमम्, 2257 इमानि चित्रा, 812 इमे चिद् इन्द्र रोदसी, 1333 इमे भोजा अञ्चित्रस्यो चिरूपा, 1350 इयं दक्षिणा, 812 इयं मे नाभिः, 4429 इयं वः अस्मत् प्रति, 1931 इयं वेदिः, 863 इयक्षसि, 2294 इयत्तिका, 897 इयानः, 3475 इरावती, 1939 इरावती घेनुमतो, 2793 इरावत् वर्तिः, 2746 इरिणम्, 4408 इल:, 1282; 1314; 2231; 2647; 2714; 4437; 4837 इलः पदे, 2231 इलस्पदे, 4760; 4837 इला, 469; 814; 831; 1330; 1915; 4439 इला दहे, 3161 इला धेनुमती, 3161 इलाभि , 890: 2741: 3164 इलाम्, 2306; 2740; 2799 इलायाः पदे, ४३७३ इलायाः पदे नामा पृथिच्या अधि, 1331 इलायाः पुत्रः, 1331

इलावतीम्, 4041 इला रातिहमा, 1280 इन्द्रेण मित्रेण दिधियम गी.म., 3564 इला, सरस्यती, मही, 831; 1887 इप., 503; 1890; 2272 इषः परीवृताः, 816 इपं, वृजनं, जीरदानुम्, 871, 878; 882 इपं स्वः च घीमहि, 2743 इपम्, 884; 3522 इपवः, 2334 इषस्पतिम्, ३९७५ इपा मदेम, 2740 इपितं सवित्रा, 1305 इपित सेन, 4768 इपिर:, 2697; 2791 इपिराः, 4436 इषिरां स्वद्यां पर्यपरयन्, 4812 इष, 2337 इषुकृता इव, ८८७ इपुधिः, 2234; 2236 इपो वा गृहे, 3154 इप्कतरिम्, 3570 इप्कृतिः, 4766 इप्टाश्वः, ८०८ इप्टेः पुत्रम्, 812 इध्यिणः, 2728 इह इह जाते यम्या सबन्धू, 1922 इहा, 1856 इसेह जाता. 885 इहेह मातरा, 2313 ईक्षे. 2255 ईक्ष हि वस्व उभयस्य राजन्, 2255 ईंड्य , 892 ईजानम्, 4799 ईघे दिवः अग्ने ऊधन्, 4414 ईम्, 848; 1922; 2285; 2736 ईयते, 833 इरिणम्, 891 इरिणे. 3549

ईर्मा, 1851; 4414 ईमा अन्यत् वपूर्ये वप्ः चक्रं रधस्य येमध्ः, १९३९ ईमान्तासः सिलिकमध्यमासः, ८५१ ईलते. ४४३८ ईलयता, 897 ईला, 4782 ईलानस्य, 1284 इंलित: इंडित, ४४१: 1887 ईले, 424 ईवत्, 3459 ईवते ल्रहाणे, 1828 ईशानः, 2663 ईशानाय, 2775 ईशानकृत, 3483 ईशे, 2197 उक्थ, 431; 435; 4797

उक्य-मृतम्, 2693 उक्थ-शुप्पान्, ४४३१ उक्था, 1846 ठक्थिनम्, 1348 उक्थे उक्थे, 2680 उक्थेषु आमजत्, 1855 उक्षे:, 887; 2329 ठक्थैः आचुच्युवीमहै, 3112 3年:, 3449 डक्षण:, 3153 उक्षण्यायने, ३१५३ उक्षतं धृतेन, 2739 उधन्, 3489; 4459 उक्षभिः, 2776 उक्षमाणे. 1876 उद्याण:, 2251 उक्षाणं प्रिनम्, ८६५ उक्षानाय, 3449 उक्षितासः, ५०२ उखच्छित्, 1844 उखा, 848, 1352 उग्र इन्द्र, 2679

उग्रपुत्रे, ३५०७ उग्रादेवम्, ४६६ उग्री यः शस्यः पुरुत्त तेन, 4413 उच्चा-चक्रम्, 3521 उच्चै श्रवस्, 1303 उच्छन्ती, ४४०९ उच्छिप्टम्, ४५८ उज्जातम्, ३४९२ उत अमृतत्वस्य ईंगानः, 4754 उत ग्नाः अग्निर् अध्वरः 1833 उत जारिष्ः, मा उत जारिषुः, 825 उत त्यं वीरं अवसे हवामहे, 3547 उत दिवहाँ अभिनः सहोभि . 2255 उत पद्या रथामां अदि भिन्दन्ति ओजसा, 1926 तत प्र गाय गणे आ निषद्य, 2273 उत **स्वरा**जः अदितिः, 2742 उताधीतं विनश्यति. 875 उतो तमस्मिन आ शिशोह नः वसो, 3141 टत् ईरयति, 3538 उत्-ईराणाः, 271 उत् उ ज्योतिः अमृतं विश्वजन्यं विश्वानरः सविता देवो अश्रेत्, 2757 उत्तमः घासिः, 4028 उत्तमम्, 3980; 4820 उत्तमा ते मघवन् निकर्न् म, 870 वत्तमे पदे, 3479 उत्तरे युगे, 4444 उत्तान पद:, 4444 वत्तानयोः, ८६३ **उतिष्ठन् ओजसे, 3529** वत्सं कबन्धं उद्गिणं दुदहे, 3102 उत्सधिम्, 504 **उत्सम्, 502**; 2277 उत्सस्य मध्ये हितं पदं वेः, 4375 उत्तानाम्, 1882 उदक, 866 **वदक्, 3158** 

उदतिष्ठः विवस्यतः, 1893 उद्धिम्, २७८५ उदन्यजैव, 4776 उदन्यु, 1932 उद-प्रतम्, 1940 उदयनीय, 1879 **वद-व्रजे, 2287** वदान, 1851 उदारथिः, ८९२ उदारिया, 1285 उदिता सूर्यस्य, 1943 **उदोजस्, 4767** उद् उ देवः सविता प्रति दोपं अस्थात्, 2331 उद्गः, 2741 टद्ग-इव, 3133 उद्गातां, 1280 **उद्गातु, 466; 1879** उद्धितम्, 3478 उद्भित्, 3537 **उद्भिद**ः, 1933 उद्भिदा, ४४४२ उद्गिणम्, ३१०२ उद्री इव अवतः, 3472 उन्नेता, 1280 उप + अक्षर, 2663 उप गासि-षत्, 3541 उपच्यवम्, 458 ठपजिद्धिकाः, 1483; 3580 ठपजिह्निका, 4770 उप द्यां स्कम्मयुः स्कम्मनेन, 2331 वप नः, 3561 उप प्रेत कुशिकाः चेतयध्यम्, 1350 उपन्दिः, 2806 **उपब्दैः, 280**6 **वपभृत्** 1889 उपमम्, ३४९९ उपमश्रवसः, ४४०८ उपमश्रवस्, ४४०७ वपमा, 3160

उपमाते, 3495 वपमात् इव, 2325 **उप मे, 3542** उप मे रोचने दिवः, 3542 उपरताति, 2716 **उपरम्, 1907**; 2259 उपरस्य, 518 उपरा. 872 उपराय, 2770 **उपर्यस:, 4387** उपरासु, ८१३ उपरिऽस्थान् वनिनः चकर्वं, ४४४५ उपरिष्टाञ्ज्योतिः, ४८०४ उपलक्षिणी, ४०५३ उपवक्ता, 1833 उपवक्ता इव, 2331 वपवाकम्, 856 उपविदा विन्दते वस्, 3145 ठपश्वासय पृथिवीं दिवं च, 2289 उपसि, 4401 डपस्तरण, 1282 उपस्तुतम्, ३०८९ उपस्तुताः, ३०९० उपस्तुतासः, ३०९० उपस्तृतिः, ३०७३ उपस्थे निण्योः कघः सिषक्ति, 4376 उपद्धये. ८६१ उपाक. 1314 उपासद्याय मीलहुषे, 2660 उपो अयामि, 2781 उपोगुः, 2782 उभयंकरम्, 3071 वषयानि ह्व्या, 2647 उभयान् अभियान् दासा वृत्राणि आर्या च. 2268 उमयाविनम्, 3071 उभयासः, 2646 ठभयेभिः, ८८९ **उमये यथा विदः, 1933** उमा, 1310

| उचा कर्णा हिरण्यया, 3521          | 4765                            | उष्णिह्, ४८१५            |
|-----------------------------------|---------------------------------|--------------------------|
| उमा क्षयौ, 1297                   | उर्वश्यः, २६९२                  | उस्रः पिता इव जारया      |
| <b>डमे, 511; 2736; 440</b> 5      | <b>ढवर्किम्, 2734</b>           | उस्नं रेजमानं अग्निम्    |
| उमे अन्यसी, 2787                  | ठवीं गर्व्यतिम्, ४०२८           | <b>उस्रय:, 4009</b>      |
| <b>उमे क्</b> ष्णे, 1335          | <b>वर्षी, 2658</b> ; 2699; 2767 | <b>उम्राः, 35</b> 28     |
| उमे जन्मनी, 830                   | उर्वी काष्टा, ३५३९              | उग्निकम्, ८९५            |
| उमे दवीं, 1889                    | ठवीं गञ्यूतिम्, ४०२३            | उ <b>स्मियः, 4</b> 018   |
| उमे द्यावा काठ्येन विशश्रथे, 4013 | उर्वी भवा, 893                  | उग्नियाः, ४३६            |
| <b>उमे रजसी, 2792</b>             | वर्वीम्, २७५९                   | उस्सियाभिः, ४०३८         |
| उमे विशी नुचसा, 4013              | उल्कः, 4817                     | उस्रियाभ्यः, २२५२        |
| <b>उमी अधों, 129</b> 7            | उलुकयातुम्, 2808                | उग्नियायाः, ४४२९         |
| उभी बहुत्, 2646                   | <b>उल्</b> खल, 457              | उस्रियाषु, 1306          |
| ठ मे पुंस आहु:, 858               | उशनस्, 1903; 1906; 3544         |                          |
| <b>उरणम्, 1289</b>                | <b>दशनाः, 3103</b>              | ऊँ षु णो, 1831           |
| उराणाः, 2754                      | <b>उशना, 1850; 1903; 3104</b>   | कतयः, 502                |
| उरुः कक्ष्यो न गाङ्ग्यः, 2280     | उशना काव्यः, 499; 3146          | कतये, 3165               |
| उरु, 2779                         | उशनाम्, ३१०४; ४४१२              | कतिः, 3508               |
| उरुकृत् उरु कृथि, 3529            | डशने, 3104                      | <b>कतिभिः, 524</b>       |
| उरुक्रमः, 507                     | उशन्तः यन्ति वीतये, 3560        | कतिमिः, 2678             |
| उरुक्षयेषु, ४७८८                  | <b>उशिज्,</b> 3112              | कती, 882; 1856;          |
| उरुगायः, ४०००                     | उषतीः, 1283                     | कषः, 2322; 279           |
| उरुगायम्, २६९९                    | उषती, 4036                      | 4405; 4428               |
| उरुगायस्य, 1318                   | उषनस्, ४७७                      | कघः रोमराम्, ३१६         |
| उरुगायाय, 2794                    | उषने, 2257                      | ऊघनि श्रातम्, 482        |
| उरुचक्ताः, २६९७                   | <b>उषर्बुधः, 471; 2758</b>      | <b>ऊघन्, 837</b>         |
| उरु ज्योतींषि, ४०३५               | वषर्बुघम्, 1832                 | ऊघनिः, 4821              |
| उरुजयः, 2704; 3172                | उषसः, 508                       | कवर्न नम्नाः जस्ते,      |
| उरु घारा इव दोहते, 3559           | उषसः व्युष्टी, ४३७८             | कंघस्, 1301              |
| उरुञ्जम्, ४०२२                    | उषसं अक्तुम्, ४४३२              | कमाः, 1318; 184          |
| ठरु व सरथं कः, 2256               | उषसम्, 2711                     | 4450                     |
| उरुष्यत्, 1317                    | उषसां उपस्थात्, २७३९            | कमासः, 871               |
| उरुष्या, 507                      | उषस्, 459; 1854; 1876; 1943     | <b>कमेभिः, 1925</b>      |
| उरुष्या नो अघावतः समस्मात्,       | <b>उषा, 473</b>                 | कर, 4815                 |
| 1898                              | वषासम्, 1882                    | कर्जः, 1889; 345         |
| उरूची, 2697                       | वषासा, ४७१; २७१०                | कर्जः नपातम्, ३१३        |
| वर्वराजित्, 1293                  | वषासानक्ता, ८९०; 1282; 2647;    | कर्जः नपात्, 1284        |
| <b>उर्व</b> रापते, ३१४०           | 4438; 4783                      | <b>कर्जः नप्बे, 1889</b> |
| <b>उर्व</b> गसाम्, 1862           | <b>उषिक् पायकः</b> , 483        | कर्जम्, 2330; 35         |
| <b>वर्वशीः</b> , 1826             | ठषो न जारः, ४९१                 | कर्जयन्ती, 4767          |
| <b>वर्वशी, 4762; 4763; 4764</b> ; | र्वेच्य्रे न, 824               | कर्जस्वती, 1310          |
|                                   |                                 |                          |

1831 02 65 80 524 2678 2; 1856; 2266; 4409 22; 2797; 4376; ; 4428 शम्, 3162 ातम्, 4827 37 4821 नाः जरन्ते, ३०७८ 301 318; 1843; 2706; 871 1925 15 389; 3451 ातम्, ३१३२; ३४५१ ात्, 1284; 3545; 4397 बे, 1889 330; 3522

| कर्जस्वन्तं हविषो भागम्, ४४१९   | ऋचीक, 454                      | ऋतजात, ८९४                    |
|---------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|
| कर्जा, 3172, 4396               | ऋचीयमः, 3551                   | ऋतजातस्य, 1319                |
| <b>ऊर्जाद, 4421</b>             | ऋचीपम, 2282                    | ऋतजाताः, 2743                 |
| कर्जानी, 538                    | ऋचीपमाय, ४८३                   | ऋतजुरम्, ४८०५                 |
| कर्जाम्, 4449                   | ऋजिश्वना, 515                  | ऋतज्ञाः, 2704                 |
| कर्जो नपातम्, 1330              | ऋजिश्वने, 2257                 | ऋतपाः, 2674                   |
| कर्जी नपात्, 4804               | ऋजिश्वन्, 479                  | ऋत-पेशसे, 1938                |
| <b>ऊर्ज्, 4421</b>              | ऋजिश्वा, 1904                  | ऋतप्सू, 884                   |
| कर्णप्रदाः, १८८७                | ऋजीयम्, 3547                   | ऋतम्, 1867; 1894              |
| कर्णप्रदा, ४३९५                 | ऋजीषा, १३०१                    | ऋतवानः, 2743                  |
| ऊर्णवामि, ३५३०                  | ऋजीषिणः, १३०१                  | ऋतवृधः, 2743                  |
| कणा परुष्णीम्, 1846             | ऋजीषिणम्, 487; 3547            | ऋतसत्, 1866                   |
| ऊर्णावन्तम्, 2247               | ऋजीषिन्, 1912; 3538            | ऋतसापः, ८८३; २२५७             |
| ऊर्घ्वक्शनम्, ४८०५              | ऋजीयी, 1837; 3548; 3551        | ऋत-सापः, 2729                 |
| ऊर्घ्वग्रावा, ४८२२              | ऋजीषी सोमः, 4750               | त्रहतस्य, 427; 1354; 2290;    |
| कर्चा, ४०३३                     | ऋजु, 2735                      | 2740; 3095; 4004              |
| कर्मि, 1878                     | ऋजुनीती, 506                   | ऋतस्य गर्भम्, ८४०             |
| कर्मि, 3529                     | ऋजूनसि, ३४८२                   | ऋतस्य जिह्ना, ४०२०            |
| कर्मिणा, 4019                   | ऋजूनस्, ३४७०                   | ऋतस्य दीधितम्, ४०४७           |
| कर्मिभिः, 2315                  | ऋजः, 4396                      | ऋतस्य देवा अनुव्रता, ४८८      |
| ऊर्मिम्, 2714                   | ऋज, 880                        | ऋतस्य धारया, ४००२             |
| <b>अ</b> म्याः, १२८३            | ऋगारव, 534; 537                | ऋतस्य नाभिः, ४०१९             |
| कम्या, 887; 3563                | ऋजी, 3510                      | ऋतस्य पत्मिमः, ३११०           |
| कम्यायाः, 2321                  | ऋज्यन्तः, 2271                 | ऋतस्य पथा नमसा विवासेत्, ४४०६ |
| कम्यांसु, २२९०                  | ऋजा वाजं न गध्यं युयूपन्, 1838 | ऋतस्य भागे, 841               |
| कम्यें, 1935                    | ऋषे रध्वी, 2320                | ऋतस्य योगे, ४४०५              |
| कर्वं गोमन्तम्, 4446            | ऋञ्जति, 4449                   | ऋतस्य योना, ४०३१              |
| कर्वं मेघसंघातम्, ४४४६          | ऋणकातिम्, ३४९८                 | ऋतस्य योना सदने, ४०१६         |
| कर्व इव पप्रथे कामो अस्मे, 1334 | ऋणचित्, 1294                   | ऋतस्य योनिम्, ३९६८            |
| कर्वम्, 1302                    | ऋणया, 1294                     | ऋतस्य योनौ, 4379              |
| <b>कर्वात्, 2252</b>            | ऋणयावा, ५०३                    | ऋतस्य रथ्यः, 2304             |
| कर्वोः मध्ये वसिष्व, 3517       | ऋणावानम्, ८७५                  | ऋतस्य रिशमना ददे, 1889        |
| कषसं सूर्यं गाम्, 4435          | ऋतं ऋतेन सपन्ता, 1938          | ऋतस्य वारसि क्षयम्, ८१८       |
|                                 | ऋतं च सत्यं च, ४८३६            | ऋतस्य वाहसा, ३०९५             |
| ऋक्, 1896                       | ऋतं दष, ३१५७                   | ऋतस्य मृङ्गम्, ३५४८           |
| ऋक्विमः, 4053                   | ऋतं यते, ४०१२                  | ऋतस्य सदने, २७२१              |
| <b>海</b> 朝:, 1832               | ऋत, 1297; 1298; 1848; 2289     | ऋतस्य सदसि, १३१९              |
| ऋग्मियम्, ३१७४                  | ऋत, ऋतस्य घारा, 1893           | ऋतस्य सा पयसा अपिन्वत इला,    |
| ऋघावा, 1849                     | ऋतग्युमिः, २७५१                | 1354                          |
| ऋचः, 4757                       | ऋतजाः, 1866                    | ऋतस्य सुदुघा, ४४१३            |

| ऋतावरी, 1319; 1874; 2317       | ऋमुक्षाः, ८४६; ८९१; 1299;           | एकं चक्रम्, 866                    |
|--------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------|
| ऋतावा, 2650; 2655; 2737        | 1861; 1915; 2301; 3456              | एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्ति, ८६५,  |
| ऋतावानम्, 1312                 | ऋमुसा, ४८६                          | 866                                |
| ऋतावाना, ३१४७                  | ऋभुक्षिणः, २७०१                     | एकत, 477                           |
| ऋतावानी, ३१५१                  | ऋभुक्षिन्, 1861                     | एकद्युः, 3538                      |
| ऋतावृधः, ३५५०                  | ऋभुमत्, 523                         | एक <b>धनाः,</b> 1302               |
| ऋताब्ने, 3581                  | ऋभुमन्तम्, 1348                     | एकधेनुभिः, 2703                    |
| ऋतीपहम्, 3508                  | ऋभुर्न, 2235                        | एकपद त्रिप्टुप्, 1840              |
| ऋतुः, 849                      | ऋमु, वाज, 4761                      | एकपद विराज, 1840                   |
| ऋतु, 446; 1337                 | ऋभु, विभु, वाज, 845                 | एकपदी, 864; 869                    |
| ऋतुकाल, 1921                   | ऋमुप्टिर, 3532                      | एकपात्, 2698                       |
| ऋतुभिः, ४००७                   | ऋषभम्, 4817                         | एकपाद्, 1299                       |
| ऋतुया विचक्षते, ८६५            | ऋषभस्य रेतसि, 2265                  | एकम्, 4043; 4423                   |
| ऋतुभिः धुवेभिः, 501            | ऋषभासः, २२५१                        | एकया, द्वितीयया, तिसृभिः,          |
| ऋतस्तुभभ्, 529                 | ऋषभो वैराजः, 4817                   | चतसृभिः, ३४९५                      |
| ऋते, 855; 895                  | ऋषयः, 3107; 4755; 4797              | एकया सह, 3160                      |
| ऋतेजाः, 2674                   | ऋषिः, 3125                          | एकस्य, 2278                        |
| ऋतेन, 1894; 1936; 2755         | ऋषिः मनुर्हितः, ४३९९                | एकादश, 826                         |
| ऋतेन य ऋतजातो विवावधे राजा देव | ऋषि, 459                            | एको अश्वः, 853                     |
| ऋतं बृहत्, 4051                | ऋषिचोदनः, 3479                      | एजत्, 862                          |
| ऋत्विजम्, ४२५; 1279; 1283;     | ऋषिभिः, 426; 454                    | एत उ नु, 3541                      |
| 3451                           | ऋषिवः, 3079                         | एतच्चन त्वो एषाम्, ८३७             |
| ऋत्विजौ, पुरोहितौ, 4439        | ऋषिषु प्रविष्टां अविन्दन्, ४४४१     | एतरी न, 2245                       |
| ऋत्वियः, ८९५                   | ऋषूणां पर्येति, ४३७८                | एतशः, 539; 873; 1907; 1946;        |
| ऋत्वियावती, 3116               | ऋषूणां पुत्रः, १८९८                 | 2247; 4801                         |
| ऋदु + उदर, 1301                | ऋषे, 4055                           | एतशः विश्वस्मै चक्षसे अरम्, 2744   |
| ऋदूदरः, ३९४४                   | ऋष्टयः, 2726; 3136; 3158            | एतशम्, 484; 1840; 1854;            |
| ऋदूदरेण सख्या सचेय, 3466       | ऋष्टिः, 874                         | 2247; 3073; 3476                   |
| ऋदूपे, ३५३५                    | ऋष्टिविद्युतः, ८७७                  | एतशस्य, 2246                       |
| ऋघक्, 2295; 3575; 4004         | ऋष्टिषेण, ४७६८                      | <b>एतशा, 2247</b>                  |
| ऋवीसात्, 535                   | ऋष्यः, ३०८६                         | एतशे, 1902; 2247                   |
| ऋभवः, 474; 523; 844; 1921;     | ऋष्यमृङ्ग, ४८०१                     | एतशेभिः, 2247                      |
| 1925; 2720; 3081; 4452         | ऋष्वः ऋष्वेभिः आ गति, ३४७६          | एतशेमिः एवैः, 2738                 |
| ऋभुः, 522                      | ऋष्वम्, २२९५; २७६७                  | एनां अक्षरेण प्रतिमिमे, 4385       |
| ऋमु, 450; 539; 1858; 1861;     | ऋष्वा त इन्द्र स्थविरस्य बाह्, 2285 | एता वि पृच्छ किं इदं भनन्ति, 1841  |
| 1906; 2301; 2715; 2716;        | ऋष्वे, 2739                         | एता विश्वा सवना, 4418              |
| 4412; 4805                     | ऋष्वेभिः, ३०८४                      | एघमान-द्विट् उमयस्य राजा चोय्क्यते |
| ऋमुस, 2716                     | एकः, 2680                           | विश इन्द्रः मनुष्यान्, 2285        |
| ऋगुक्षणः, ३१०३                 | एकः अचरन्, 1355                     | एनः, 893; 2733                     |
| ऋमुक्षणम्, 523; 3456; 3561     | एकं एकम्, 3517                      | एनसः, 4431                         |
|                                |                                     |                                    |

एनस्वन्तः, 2773 एना पत्या तन्वं संसृत्रस्व, 4456 एना वो अग्निम्, 2663 एनी:, 1950 एनीं रियम्, 1908 एमभिः, 1932 एमीदेषां निष्कृतं जारिणीव, 4408 एमेनम्, 437 एमेनं सृजता सुते, 437 एवयाव, 506: 2795 एवयावरी, 2291 एवयाञः, 1301 एवा:, 1918; 2795 एवा, 879; 1843; 1854; 2251; 2266; 2292; 2711 एवा अस्मे मत्स्य, ३४८६ एवा चन ग्रीवा आदघते वे:, 2292 एवावद, 1918 एवै:, 1858, 4378 एवैः अन्यस्य, ८८५ एवै: च चर्षणीनां ऊती हुवे रधानाम्, 3509 एवः एतानि चकार विश्वा, 3079 एवः छागः, 847 एव तां वेद मे सचा, 825 एष देवो रथर्यति, ३९६५ एषां मृत नवेदा मा ऋतानाम्, 870

ओ, 2707 ओकः, 2651 ओगणासः, 4751 ओजः, 4454 ओजसा अपस्युवः, 3964 ओजस्, 3570 ओजिच्डेपिः, 1844 ओण्योः घर्तारम्, 4005 ओदतीनाम्, 3511 ओदनम्, 3515 ओपशमिव द्यां पर्ति, 878 ओपशम, 4014 ओमना, 2749 ओमासः, ४३४ ओषधीः, 2798; 3156 ओषघीः आपः, ३४९३ ओषधीभिः, 2297 ओषधीषु, २७४९ ओषधीषु जातो गर्मः, 4373 और्णवाभ. 3166 और्णवामम्, 3166; 3530 और्णेः, 2252 और्व, 3578 और्वभृगुवत्, 3578 औशिजस्य, 1845 औषिजस्, ८०७ 事:, 501: 4790 कः तं विद्वान् अभिमन्याते अन्वेम्, कः ते मातरं विघवां अच्छत, 1842 कं स्विद् अधं परा अगात्, 858 कं हनः कं वसी, 497 4790 ककुमः, 885 ककुमम्, 2792 ककुह:, 1941; 4009 कंकुहासः, 1870 कसीवन्त, 3097 कक्षीवन्तम्, 448 कक्षीवान्, 3112 कक्षीवान् ऋषिः, 1850 कक्षेष्यः, ४७६२ कक्कतः, न कक्कतः, सतीन कङ्कतः, 896 करक, 1928 करे. 520 कण्वः, 3083; 3106 कण्वः मेध्यातिथिः, ४६६

कण्वं घनस्पृतम्, 3103

कण्व, 443; 466; 467; 473;

474; 536; 538; 826; 3473

कण्वतमः, ३१०६ कण्वम्, 3103; 3109; 4809 कण्ववत्, 3107 कण्वाः, 3107 कण्वाः इव भृगवः सुर्याः इव विश्वा. 3084 कण्वास:, 3107 कतिघा व्यकल्पयन्, 4757 कदाचन स्तरीः न, 3479 कदाचन प्रयुच्छिस, 3483 कद्रक, 3120 कदुवः, 3456 कद्र, 4761 कनायाः, ४४२९ कनिक्रदत्, 3984; 4009 कनिक्रदत् कलशे गोमिः अज्यसे, 4028 कनीनकेव, 1857 कन्या, 2294 कपर्दिनः, 2765 कपर्दिनम्, 2308 कपर्दिने, ४००९ कपर्दिने रुद्राय, 530 कपिञ्जल, 1308 कपिलम्, 4402 कपोत:, 4816 कबन्धम्, 1949; 3102 कमद्यु, 3114 कमऽद्यवम्, ४४३३ कमनीयः, 1880 कम्, 2771; 3452; 3968; 3991; 4813 करञ्जम्, ४७९ करम्भ, 892; 3553 करम्म-आत्, 2309 करम्भम्, 2310 करम्भिणम्, 1348 कराली, 1317 करिकतः, 4801; 4802 कर्कन्य, 2734

काष्ट्रासु अर्वतः, 2281 कवेः अपत्यम्, ३९७७ कर्कन्यु, वय्य, 525 कवेः चित् तन्तुं मनसा वियन्तः, कर्करि:यथा, 1308 कर्णः, 4443 4376 कवे, 3453 कर्ण, 4815 कर्णशोभना, 3536 कशः, 527 1350 कशा, 451; 2337 कर्णे वहन्तु, 1906 कश्यपः, 4055; 4802 कर्तम्, 539 कस्यचित् श्वान्तस्य, ४४२७ कर्तृषिः, 2738 कस्य शर्मन्, 4795 करवां. 3992 काकम्बीरं वनस्पति मा उत् वृहः, कर्म, 3088 कर्हि स्वित्, 4751 2292 काकम्बीरम्, 2292 कलयः, 3506 काकुत्, 2273 कलश, 4407 काकुदम्, 3514 कलशान्, 4024 काणे, 4811 कलशान् अमसयम्, 4819 काण्वस्य, 3087 कलाम्, 3464 काण्वायनाः, ३४८९ कलि, 528 कानीतस्य, 3459 कल्प, 1879 कानीते, 3459 कल्पेषु, 3970 कल्याणीः जाया सुरणं गृहे ते,1349 कामाः, 4055 कामेन कृतं तवसं सु-अञ्चम्, 2311 कवयः, 4825 कारवः, 1317; 2760; 3084; कवयः पूर्वभाजः, 1943 3557; 3977; 4429 कवयो न गृघाः, 4043 काराघुनीव, 884 कवन, 4407 कारः, 4053 कवि:, 440; 1851; 3969; कारुधायाः, 2275 3974; 4432 कारे. 3141 कविः, कवित्व, 4793 कविः गीर्भिः काव्येन कविः, 4038 कारो:, 835; 888; 2258 4796 कार्घ्मन्, ३९८७ कवि इयक्षसि प्रयज्योः, 2294 कार्ष्मेंव, 534 कवि, 431; 1309; 3451 कालः, 1338 कविक्रतुः, 3969 काली, 1317 कविक्रतु, 426 काव्य, 1310 कविक्रतुम्, 1330; 3451 काञ्यस्य, 536 कवितमं कवीनाम्, 1915 काव्या, 1834; 1932 कवितरः, 2769 काशिना, 3536 कवित्वना कवी, 3176 काष्ठाः मिन्दन् कर्मिमिः पिन्वमानः, कविभिः, 1310 1880 कविम्, 1838 काष्ठा, 467; 3539 कविशस्तः, 1325 काष्टाम्, 2782 कवे:, 2272

किं अस्ग, 3538 किं अपि स्विद् एकम्, 855 किं ऋचा करिष्यति, 864 किं ते कृण्वन्ति कीकटेषु गावः, किंशुकम्, 4456 किकिदीखिना, 4767 कितव, 4413 किमीदिनः, 2804 किमीदिना, 4746 किमीदिनी, 2804 किमीदिने, 2803 किमीदिन, 4744 कियाम्ब, 4390 किरासि नः सुद्रेव घृषत्, 3471 विन्ह, 4420 क्रीकटा, 1351 कीकसा, 4815 कीचः, 3504 कीनाशाः, 1878 कोरि:, 2676 कीस्तासः, 813 कुक्तिः, 437 कुचरः, 839; 4828 कुण्हपाय्यः, ३१२७ कुण्हृणाच्या, ४५९ कुत आजाता कुत इयं विसृष्टिः, कुत्स, 464; 476; 479; 486; 520: 529; 539; 1289; 1838; 1903; 3484 कुत्सम्, 526; 879; 1850; 1906; 2254; 2670 कुत्साय, 2256; 3149 कुत्साय मन्मन**ाह्यश्च दं**सयः, 4803 क्त्सेन, 1903; 2267 क्पया, 4449 कुमा, 4447 कुमारं साहदेव्यम्, 1837

| नुसारऽतेष्णाः, ४४०८                |
|------------------------------------|
| कुमाराः विशिखाः इव, 2338           |
| चुन्म, 2692                        |
| कुयव, 518; 880                     |
| कुयवम्, 1838                       |
| कुयवम्, 2670                       |
| कुयवाचम्, ८८०                      |
| कुरुङ्ग, 3087; 3150                |
| कुरुस्रवन्, ४४०७                   |
| कुलाययत्, २७१८                     |
| कुलिशी, वीरपत्नी, 518              |
| कुवित्, 1343; 3566; 3978           |
| कुवित् नंसन्ते मरुतः पुनर्नः, 2733 |
| कुवित्सस्य, 2279                   |
| कुवित् सोमस्यापामिति, 4788         |
| कुशरासः, ८९६                       |
| कुशिक, 1338                        |
| कुशिकासः, 1328; 1332; 1346         |
| कुषवा, 1842                        |
| नुसुम्भकः, ८९८                     |
| कुह स्वित् दोषा कुह वस्तोः, 4412   |
| कुरू, 1300                         |
| कूचिद् अर्थिनम्, 1833              |
| क्ल, 1333                          |
| कून्डः, 1940                       |
| क्कदारवम्, ४५९                     |
| कृणुतं ठ लोकम्, 1298               |
| कृणोत घूमम्, 1332                  |
| कृणोति पूर्व अपरम्, 2285           |
| कृतः, 2738                         |
| कृतं न श्वघ्नो वि चिनोति देवने,    |
| 4413                               |
| कृतध्वजः, २७६३                     |
| कृतब्रह्मा, 2750                   |
| कृतात्-अकृतात्, 4431               |
| कृतानि इत्, 3992                   |
| कृतिः, 3551; 3552                  |
| कृत्युः, 3537                      |
| कृथुकणम्, ४४००                     |
| क्घी, 2681; 2710                   |
|                                    |

| कुन्तत्रात्, 4403             |
|-------------------------------|
| कृप, 3085                     |
| कृपम्, 3083                   |
| कुपा, 2233                    |
| कृपाऽनीलम्, ४३९६              |
| कुश , 3486                    |
| कृशनिनः, 2669                 |
| <b>कृशस्य, 3494</b>           |
| कशान्य, 5+3, 4432             |
| कृशानोः, ४०२१                 |
| कृशानोः अस्तुः, 839           |
| कृप्टयः, 467; 1357; 3093;     |
| 3525                          |
| कृष्टि , 894: 3526            |
| कृष्टि-ओजसा, 2762             |
| कृप्टिभिः, 514                |
| कृष्टियु, 1351                |
| कृष्टीः, 1845; 2253; 2669     |
| कृष्टोः, कृष्टयः, ४८२६        |
| कृप्टीनाम्, 2253; 2653        |
| कृष्टेः, 1868                 |
| कृष्ण:, 3566; 4396            |
| कृष्णं अहः अर्जुनं अहः, 2242  |
| कृष्णं नियानम्, ८६६; ८६९      |
| कृष्ण, 3546; 3566             |
| कृष्णगर्भा, 515               |
| कृष्णया बाधितः विशा, ३५२४     |
| कृष्णयोनीः दासीः, 1293        |
| क्ष्णपविः, २६५५               |
| कृष्णयामम्, 2237              |
| कृष्ण-वर्तनि, 3147            |
| कृष्ण सीतासः, 827             |
| कृष्णां त्वचं अपघ्नन्तः,३९८९  |
| कृष्णा रूपाणि अर्जुना, 4397   |
| कृष्णियाय, 535; 536           |
| कृष्णीः, 2751                 |
| हृष्णे वसुधिती, 1872          |
| हृष्ण दुवांसि अन्तमा सचा इमा, |
| 2677                          |
| तेतवः, <b>344</b> 8           |

केतवेदाः, 518 केतान्, 834 केतुः, 492; 2744; 4812 केतुः अर्णवः, 2739 केत्ना, 434 केतुमन्तम्, ३४९२ केत्म, 4374 केन वा ते मनसा दाशेम, 495 केवल:, 2792 केवलाघो भवति केवलादो, 4778: 4787 केशिनः, 865 केशिना, 1318 केशिना हरी, 3122 केशी, 4801 कोक. 2808 कोशाः, 503 कोशे, 4021 कौशिक, 439 क्रक्षमाणम्, ३५२१ क्रतुः, 2683 क्रतुं पुनीत उक्थ्यम्, ३११८ क्रतुं सचन्त मारुतस्य वेधसः, 841 ऋतुना, ४४०६ क्रतुना सुक्रतुः काव्येन कविः, 4707 क्रतुमन्ता, 887 क्रत्म, 2686 क्रतुम्, 3499 क्रतुर्न नित्यः, 489 क्रत्वा, 497; 2738 क्रन्दत् अश्वः, ८७७७ क्रन्दनुः, २७०९ क्रन्दन् देवान् अजीजनत्, 3990 क्रमुः सिन्धुः, 1929 क्रमुम्, ४४४९ क्रविपः, 848 क्रव्यवाहनः अग्निः, 4390 क्रव्यादं अग्निम्, ४३९० क्रव्यादम्, ४८१४ क्रव्यादे, 2803

## Rgveda X

खादयः, 2729 क्षितिः न राया पुरुवारा अद्यीत्, क्राणा, 1892; 4428 खादिष्, 1928 1831 क्रिमि: 4746; 4814 क्षितिभ्यः, 4750 क्रिवि: 3549 खानि, 1907 क्षितिभ्यः अवनीः अविन्दः क्रिविः दती. 871 विषमेभ्यः अस्रवः, 2316 क्रिवि, 3479; 3480 खिद्रम्, 1948 क्षिप:, 3975; 4024 क्रिविम्, 1294 क्षिपदशस्ति अप दर्गति हन्नथा क्रीडन्त: 3979 खेदया, 3521 करद्यजमानाय शं योः, 4830 क्रीळन्तः, 1829 खेलस्य, 534 क्षियन्तः, 3543 क्रोळनी पुत्रैः नप्तभिः, 4457 क्षद्रा इव, 3471 क्रोशाः, 1357 क्षमतीः विश्वजन्याः, 4374 क्रोप्टा, 4404 गच्छतम्, 821 क्षुमन्तः, 440**6** वव स्वित् स्त, 858 सुमन्तम्, 3550 गणे, 2273 क्षम्यं इव, 500 क्षण, 1337 क्षत्र, 1918; 3170 सेति. 3545 क्षेत्रपत्येषु, 527 क्षत्राय, 2681 क्षेत्रम, 1877 क्षत्रियः, 4757 क्षेत्र-साघसम्, 3162 क्षत्रिया, 2740 क्षेत्रासाम्, 1862 क्षत्रिया क्षत्रं आशतुः, 3151 ग-धारी, 813 क्षेमस्य, 2760 क्षरोव, 816 क्षेमस्य-प्रयुजश्च, ३१७३ क्ष्मा, 4405 क्षेमे. 2723 क्षपावत्, ४९१ गय:. 4433 क्षेमेण, 2761 क्षपावान्, 2658; 3518; 4405 गय. 2723 क्षेमेभिः साध्भिः, 3545 क्षमया, 1948 क्षमे योगे. 4750 क्षमा. 4426 ध्रमि, 2681 明. 4041 क्षोणी. 3483 क्षय: 3500 गयस्य, 2670 क्षोणीभः, 1302 **सयय. 4406** गर्गर: 3513 क्षोद: 4423 क्षयद्वीराय, 530 ध्योत्र. 1305 क्षयम्, 1342; 2233 क्षयस्थ, 1891 स्मा. 2713 **क्षयाय, 4380 दिवङ्काः, 4744** गर्दभम्, 459 क्षये, 4397 क्षरन्नापो ... तृष्यते गोतमस्य, 533 खजक्त, 2673 खदिरस्य सारम्, 1352 क्षाः, 1839 खनमानः, ८८३ क्षां वपन्ति, 2237 खनित्रिमा, 2717 क्षामा, 1305; 1825 गर्भम्, 4791 खनित्रेः, 883 **द्याम्, 2667** गर्मरसा. ८५५ खर्गला इव, 2806 क्षासु, 814 गर्भसंस्रावे प्रायश्चितम्, 4814 खले. 4415 क्षितयो नवग्वाः, ४६३

खादिहस्तम्, 1928 खिद्रं विमर्पि, 1948 खिल, 3467, 4381, 4457

गङ्गा, 4447; 4448 गणश्रियः, 3146 ग-धर्व:, 4027; 4825 गन्धर्व, 452, 850 ग-धर्वम्, 3531; 4803 ग-धर्वस्य ध्रवे पदे, 452 ग-घर्वान्, 1341 मभस्ती, 2702 गमस्त्योः, ४९८; ५०४; ८१४ गयम्, 1892; 3149; 3455; 4024; 4434 गयस्फानः, 2723 गर्त-अरुगिव, 811 गर्तम, 1937; 2741 गर्ते मित्र आसाथे, 1936 गर्भः वनानाम्, ४९१ गर्भ आदघत्, ३९७८ गर्मं माता सुधितं वक्षणासु अवेनन्तं त्वयन्ती बिमर्ति, 4401

गर्भे भ्रातृत्वं प्र मरामहे, 3544 गल्दया, 3074; 3558 गल्दा, 3074 गवां अद्धिगरसः गुणन्ति, 2322 गवां निहिता, 854 गवां माता, 2758 गवां सर्गं इव, 1931 गवां सर्गा न, 1874 गवामिव स्रुतयः संचरणीः, 2261 गवाम्, 2331 गवाशिरः, 823; 892; 3484 गवाशिरं मन्थिनं, शुक्रम्, 1336 गवि, 1880; 4762 गविष्टौ, 507 गविष्टिरम्, ४८०८ गवे, 3558 गवेषणः, 818; 2674 गवेषणम्, २६७७ गव्यं आजिम्, 1881 गव्यते. २२८० गव्यन्तः, २६८६ गव्यम्, 1826; 2781 गव्ययो. ४०१४ गव्यस्य, ३५०४ गव्यानि, 3168 गव्या सुतस्य प्रमृतस्य मध्वः सत्रा खेदामरुषा वृषस्व, ४७८७ गव्यः, 2683 गव्युः-हिरण्ययुः, ३९८३ गव्यति, ४५६; १३५७ गव्यृतिम्, २७३९; २७४१; २७५९ गाः, 507; 879; 2699; 3989; 4022; 4031; 4380; 4436 गाः अद्रि उष्णान्, ४०४२ गाः अभि अनविष्ट, ४०१५ गाः अभि असरन्, 4026 गाः आजत् अव्दिगरोध्यः, 3122 गाः वत्सुज, 2252 गाङ्ग्यः, 2280 गातुं कृण्वन् जनाय, 1873

गातुम्, 878; 1873; 1904; 2715 गातुवित्, 3506 गातुवित्-तरा, ३१५२ गात्राद् अग्निना पच्यमानात्, ८४८ गायान्यम्, ३५५५ गाथिनः, 436 गाधेषु, ३५१६ गाम्, 4784 गायत्रं उक्थ्यम्, ४६८ गायत्र, 860 गायत्रम्, 3174 गायत्र-वर्तनिम्, 3173 गायत्र-वेपसम्, ३०७२ गायत्रवेपसे. 832 गायत्रस्य, ४९६ गायत्री, 4387 गायत् साम नमन्यम्, ८७७ गार्हपत्य, ४४७; ४६० गावः, 877; 1905; 1931; 2265; 2321; 2657; 2662; 3564; 3982; 4045; 4406; 4821 गावः न घेनवः, 2280 गावश्चित्, ३१३७ गावी, 1352 गिरः, 438; 881; 1914; 2329; 3120; 3964; 3986; 4055 गिरयः निजहते पर्वताः चित् नियेमिरे, 3105 गिरा, 4397 गिरि:, 3455; 3475; 4828 गिरि, 467 गिरि-क्षिते, 839 गिरिम्, 481; 3457; 3501 गिरिष्ठः, 839 गिरिष्ठाः, 4828 गिरीन् अज्ञान्, 3123 गिरे: अघि, 3164 गिरे: रसा:, 3470 गिर्वण:, 1347; 2268; 3084; 3471; 3551

गी:, 878; 887; 2766 गोभिः, 3581; 4378 गीर्मिः, 2233; 2324; 2783; 2784; 3486 गीर्मिः तं वासयामसि, ३९९० T:, 2675 गुङ्गु, 1300 गुदा, 4815 गुहा, 436; 488; 490; 1895; 4397 गृहा अकः, 1841 गुहा गुहं गाः, ४९० गुहा = गुह्यम्, ४४५० गुहा चरन्ती मनुषो न योषा, 872 गुहा चिद् दक्षिवे गिरः, 3967 गुड़ा ऋणि निहिता नेङ्गयन्ति, 865 गुहा प्र, 1845 गुहा शिरः निहितम्, 4450 गुह्यं नाम, 1885 गुरुयम्, 4421 गुह्याः, 2802 गुह्या नामानि, 1888 गुह्यानि नाम, 4037 गृह्यानि पदा(नि), 494 गुह्येन व्रतेन, 850 गुर्तऽवचाः, ४४२७ गुत्स, 1309 गृत्सम्, 2769 गुधस्य, 4792 गुमाय जिह्नया मधु, 3126 गुम्याति निघया निघापतिः, ४०२७ गृहपति, 440; 1280 गृहे असरचन्ती दिवे दिवे, 3161 गृहे गृहे, 4760 गोः, 1847; 1848 गोः अधि त्वचि, ४०२३ गोः त्वचि अधि, ४००६ गोः सनि इलाम्, 1311 गो, 447; 2750 गो अग्रया, 479

गो अग्रदा सं नसते, 4015 गो अग्राः, 875: 2272 गो ऋजीकम्, 2260; 2674 गोष्नम्, ५३१ गोजाः, 1866 गोजाताः, 2301 गोजित्, 1293 गोतमः, 887; 4802 गोतमस्य तृष्णा, ५०२ गोतमाः, 486; 495 गोतमात्, 1829 गोतमासः, 483; 485 गोत्रं अहिगरोध्यः अवृणोः अप, 4031 गोत्रं हरिश्रियम्, 3476 गोत्र, 1838 गोत्रभिदम्, ४७७४ गोत्रस्य, ४७८९ गोदञ, 3141 गोदरे, 3557 गोदाः, 435 गोषा, ३५१३ गोषुक्, 861 गोनाम्, 1885; 4380; 4452 गोपतिम्, ३५१२ गोपते, 3140 गोपरीणसा, ३४५५ गोपवनः, 3526 गोपाम्, 427; 862 गोमिः, 1885; 2288; 2336; 3985; 3990; 4019 गोमिः परि-आवृतम्, 2288 गोभिः मणुयन्तम्, 1340 गोभिः श्रीणीत मत्सरम्, ३९९२ गो-मघा, 2750 गोमतः, 3164; 3550 गोमतः वाजान्, 4008 गोमतिः, 1935 गोमति, ३१४१; ३५१६ गोमति स्रो,2684: 3479

गोमतीः, 810; 1945; 2708; 3150 गोमती, 3151; 4447; 4449 गोमतीम्, ३१५० गोमते, 3151 गोमत्, 2784 गोमद्भिः, 2279 गोमन्तं अश्विनम्, ४००८ गोमन्तम्, ४००२; ४४४६ गोमातरः, ५०२ गोमायुः, 2801 गोरिध त्वचि. 458 गोरश्वस्य दाता, 3483 गोवित्, 4774 गोवित् अश्ववित्, 3995 गोशर्य, 3474 गोशर्यम्, 3110 गोश्रीते. 3140 गोष, 2269 गोषतमाः, 2269 गोषाता, ३५४५ गोषु, 458 गोषु तिष्ठति, ३९७६ गोष्डम्, 4820 गोहा, 2731 गोहे, 1845 गी:, 878; 2265; 2770; 3561; 4835 गौ: अमीमेत् अनु वत्सम्, 861 गौ, 2309 गौरः, 1879; 3456 गौर, 2792 गौरिवातेः, 1904 गीरी:, 864 गौरी, 3972; 4460 गौरौ, 1943 गौरी इव, 3549 गौर्यम्, 1835 ग्नाः, 1906; 1916; 2327; 4764

ग्ना, 1917; 2295

ग्नाभिः, 1299; 2295; 2697 ग्नाम्, 1916 ग्नास्पतिः, 1305 ग्नास्पत्नीभिः, 1860 **ग्याः**, 457; 467 ग्राविषः सृतः, ४०२४ ग्रावष्ट्रत्, 1280 ग्रावहस्तासः, ४४७ प्रावा, 458, 499, 1912 ग्रावा इव, 1899 ग्रावाग्रामः, ८४७ ग्रावणः, 2697; 3155; 4761: 4822 ग्रावाणः न, ४४५० ग्रावाणम्, 2693 ग्राव्या सोमे महीयते सोमेन आनन्दं जनयन्, 4054 प्रीवा, 1865; 4815 ग्लापयन्ति, ८५६ धर्मः 2748; 2749 घमं मधुमन्तम्, ८८४ घर्म, 1897; 1916; 1942 घर्मन्, 861; 3111; 3549; 4830 धर्मश्चित्, 1905 घर्मस्तुभे, 3111 घर्म-स्वरसः, ३१११ पर्मस्वेदेभिः, 3111 घर्मासः, 2689; 3111 घर्म-सित्मः, 3111 घर्मिणः, 3111 घमों न वाज-जठरः, 1896 घम्येंस्थाः, ३१११ घसत् ते इन्द्रः उक्षणः प्रियम्, ४४५९

षा, 882; 1851

घासेः, 4751

घुण:, 2748

घुणा, 1939

घृणान् नभीषान्, 819

| पृत अजनत् 4453               |
|------------------------------|
| घृतं आशिरम्, ३०९५            |
| घृत में चक्षुः, 1328         |
| घृत, 1324; 1880              |
| घृत आहवनम्, 3525             |
| घृतकेशम्, ३४९५               |
| घृत-निर्णिक्, 1330           |
| घृतपदी भारती, 4439           |
| घृतपृचा, 2330                |
| घ्तपृष्ठम्, 1886             |
| घृतपृथ्ठाः, १९११             |
| घृतप्रतीकः, 1892             |
| घृतप्रतीकाम्, 2767           |
| पृतप्रुपम्, 2714             |
| घृतम्, 874                   |
| धृतवर्तनिः, 2748             |
| घृतश्चुतः, 2788              |
| घृतरचुतम्, ३४८६              |
| घृतस्नूः, ८४१                |
| घृतस्य, 1325; 1878           |
| घृतस्य घाराः, 1880           |
| घृताचीः, 2653; 2710; 2736    |
| घृताची, 872; 1317; 1333;     |
| 1831; 1900; 2644             |
| घृताचीम्, 431                |
| घृताच्या, 1329               |
| घृतावृघा, 2330               |
| घृतेन, 841; 2655; 4394; 4425 |
| घृष्वेः, 2782                |
| घोर-चक्षसे, 2803             |
| घोरया, ३५५७                  |
| घोरवर्पसः, ४४९               |
| घोष, 2677                    |
| घोषम्, 1319; 4761            |
| घोषा, 535; 539               |
| घोषात्, 825                  |
| <b>ध्रसः, 2748</b>           |
| <b>ध्रंसम्, 2748</b>         |
| चकर्थ कारम्, 817             |
| चक्ष पारम्, ४।/              |

| वक्मा, 889; 1826; 2683            |
|-----------------------------------|
| वकवासः 844                        |
| चक्र, 1302                        |
| चक्षसा, 2780: 2792                |
| चक्षमि प्रियं दथानः, ३९७७         |
| चक्षः, 531; 4445                  |
| यहाः चित् सूर्ये सचा, 3971        |
| चसमी धीर चसुप, ४८१३               |
| चक्षुपः पिता, ४४५३                |
| चतस्र , 1910                      |
| चतम्रः नाभः, 4019                 |
| चतमः प्रदिशः, ४४२४                |
| चत्रज्ञा नावः, ८८६                |
| चतुः त्रिशता, ४४२२                |
| चतुः श्रृंगः, 1878                |
| चतुरः, ४५०                        |
| चतुरक्ष, ४६०                      |
| चतुर्णाम्, 3526                   |
| चत्र्धां, 1860                    |
| चतुर्भिः साकं नवतिम्, ८४०         |
| ਚਰ੍ਹ ਸ਼੍ਰੀਦਿ ਸ਼੍ਰੀਸਸ੍, 4424       |
| चतुप्पदी, 864; 869                |
| चतुप्पात्, ४४००                   |
| चतुप्पाद, ८४०                     |
| चतुप्पादेति द्विपदामभिम्बरे, 4787 |
| चतुस्त्रिंशत्, 849                |
| चत्वारः, 1922                     |
| चत्वारि, 4012                     |
| चत्वारि अन्या भुवनानि निर्णिजे,   |
| 4013                              |
| चत्वारि अयुता, 3081               |
| चत्वारि ते असुर्याणि नाम          |
| अदाभ्यानि, ४४२१                   |
| चत्वारि परिमिता पदानि, 865        |
| चन , 2235; 4787                   |
| चन, 2297                          |
| चनिष्टं देवी आपधीषु अप्सु यत्     |
| याग्य , 2749                      |
| चन्द्रः, 836; 2706; 2708          |
| चन्द्रं इव, 1281                  |
|                                   |

चन्द्र अग्राः, 1914 चन्द्रमस्, 2322 चन्द्रम्, 1312 चन्द्रस्थाः, 2321 चन्द्ररथम्, १३१३ चन्द्रण, 821 चमसम्, 450; 844; 1860; 4436 चमसान्, ८४५ चमसेष्, ३५४३ चम्, 3529 चम्पदः, ४०२२ चम्प्, 3542; 3979 ਚਮਕਾ, 1355 चम्बा: 458 863 2310 3987 4014: 4038: 4042: 4047 चयमाना ऋणानि, 1296 चरन्तम्, ८६२ चराथा. 489 चरिप्ण मिथ्नी, 4748 चरु: न. 3994 चरूणाम्, ८४८ चरोः, 2741 चर्मनाः, ३०९३ चर्माणि, 3093 चमेंव यः, 2739 चर्पणयः, 2232 चर्पणिप्राम्, 2298 चर्पणी-धृतम्, 1346 चर्पणीनां नेता, 1318 चर्पणीनाम्, 1856, 2253 चर्षणीसहै, ३९८१ चलाचलासः, ६६६ च सत्सि दिवः पृथिव्योः अस्तिः युवत्योः, ४३७४ चाकशीति, 859 चातयस्व. २६४५ चायमानाय, 2263 चारुणः अमृतस्य, 4013 चारु नाम, 1354 चापेण, 4767

| चिकित्वाँ, 456                   | <b>छन्द, 47</b> 97              |
|----------------------------------|---------------------------------|
| चिकित्सन्ती, 809                 | छन्दस्, १३४३; ३१०५              |
| चिकित्सा, 2286                   | छन्दांसि, ४३८७; ४७५७            |
| चिच्चिकः, 4807                   | <b>छदिः, 1874, 275</b> 5        |
| चित्तम्, 4774                    | छदिः अचित्तम्, 2283             |
| चित्ति अचिति चिनवर्, 1825        | र्जिदः -पी, 31 <sub>13</sub>    |
| चित्तिभि , 861                   | <b>छाया, 4391, 4392</b>         |
| चित् नु वाया अमृतं वि दस्येत्    | छायेव, ४९४                      |
| 2271                             | छुबुक, 4815                     |
| चিत्र:, 4373                     |                                 |
| चित्र गाङ्ग्यायणि, ३१४१          | जगत् आ कृणुध्वम्, 2294          |
| चित्र गौश्रायणि, 3142            | जगत्मी, 3113                    |
| चित्रभानु, ४५७                   | जगार, 1842                      |
| चित्रमानीः, 434                  | जगुरिः, 4779                    |
| चित्रमघाः, २७५९                  | जग्धं ई पुनः, 827               |
| चित्रमधा यस्य योगे अधिजज्ञे, ३४९ | 2 जधनम्, 2337                   |
| चित्र-राजा, 3141                 | <b>जिम्नः, 849</b>              |
| चित्रश्रवस्तमः, ४२७              | जज्ञानाः पथ्या अनु स्वाः,4385   |
| चिद् ऋदूव्घा, 3535               | जञ्जणाभवन्, 3449                |
| चिबुक (छुबुक), 4815              | जनं जनम्, 4760                  |
| चुमुरि, 2258                     | जनयथा, 1932                     |
| चुमुरिम् 1290; 2253; 2263;       | जनयो न, 485                     |
| 2671; 4785                       | जनयो न पत्नीः, 486              |
| चेतित प्रत्नेषु घाममु, ३१२१      | जनानाम्, 2232; 4385             |
| चेतथा, 1932                      | जनाय, 1873; 3988                |
| चेतसा, 3978                      | जनिता, 815, 863, 4374           |
| चेदि, 3093                       | जनितुः, 1840                    |
| चैद्यः कराः, 3093                | जनिम मानुषाणाम्, २७३८           |
| चैद्यस्य, 3093                   | जनिमा, 1824; 1826               |
| चोदयन गाँ।, 3458                 | जनिमानि, 1823; 4749             |
| च्यवतप्र., 1909                  | जनिवतः, 1905                    |
| प्यवन, 1941; 2752                | जनीयन्तः, 2787                  |
| च्यवनाय, 2747                    | ञनुपा पिपर्तन, ८४०              |
| च्यवानम्, 536; 538; 1941         | जने न मिन्न न, 4436             |
| च्यवानात्, 1940                  | जनेषु पञ्चेषु, ४००६             |
| च्यौतः, 3533                     | जन्तुमि , 1313                  |
| च्योत्नम्, २६७२                  | जन्तुभिः प्रथयस्य इरज्यन्, 4804 |
| व्यौत्ना, 2284                   | जन्म रोदस्यो . 836              |
| व्यौत्नानि, ८७७; ३५३३            | जबार, 1830                      |

जगदिगन , 3574, 4802 जमदग्नि, 3574 जमदग्नि-दत्ता, 1351, 3574 जमदिग्निना, 3574; 4001 जमदग्निवत्, 2787 जयुपा, 537 जरणा , 830 जरणा इव, 4412 जरत , 4451 जरतः कर्णम्, ४४५१ जरतोः इव, 2323 जरद्विपम्, 1890 जरयन्ती, 2756 जरस्व, 1313 जराबोध, 457 जरिता, 1286; 1346; 4377; 4425 जरितार:, 2684 जरितारम्, 2673 जरित्भ्यः, ८८१ जरित्रे, 3567 जरूथम्, 2644; 2645; 2657; 4451 जर्मरी, 4776 जलसञ्चन, 1314 जलाप:, 2697 जलायभेषज , 3160 जलापभेषजम्, ४७१ जस्वने, 2275 जहीं, 1885; 2275 जहाबीम्, 534 जाः, 4036 जाः पनिम्, ८८९ जागत् पाद, 860 जागृवि , 4014, 4408 जागृविम्, 1341 जागुवे, 3558 जाग्रतः, 4816 जात, 489

| जातमुपासते, 4810                |
|---------------------------------|
| जातवेदः, 1323; 2653             |
| जातवेदसः, वैश्वानसय, अग्नये,    |
| 2239                            |
| जातवेदसम्, 471; 4823            |
| जातवेदस्, 1322; 1891; 4747;     |
| 4833; 4834                      |
| जातवेदाः, 1316; 4454            |
| जातवेदा ,वध्यश्व, ४४३७          |
| जातृष्ठिरस्ये प्र वयः सहस्वतः,  |
| 1288                            |
| जातै: अजातान्, 1894             |
| जातो जातः, 2775                 |
| जाना, 4444                      |
| जामाता, 3079; 3155              |
| जामि अजामिम्, 1828              |
| जामि, <b>3095</b> ; <b>3520</b> |
| जामि तन् नः, 1353               |
| जामित्वम्, 872                  |
| जमिन स्वसृणाम्, 1310            |
| जामि बुवत आयुधम्, ३०९५          |
| जामिभिः, 514; 4010              |
| जामिमिः सूर्यं सह,३९८७          |
| जामिम्, 810                     |
| जाम्योः, 1846                   |
| जायमानो मातरा गर्भी अति, 4451   |
| जायसे मात्रोः, 1892             |
| जाया, 1349                      |
| जाया इव पत्ये, 811              |
| जाया इव पत्ये उशती सुवासाः,     |
| 4760                            |
| जाया पत्यै इव शेव अघि मंहसे,    |
| 4026                            |
| जायेव पत्य वषती सुवासाः, 1826   |
| जारः, 2656                      |
| जारः कनीनाम्, 489               |
| जारं कनीनाम्, 837               |
| जार आ मगम्, 4384                |
| जाल, 3507                       |
| जावतः, 3562                     |

| जास्पति = जाः - पतिः, २७०३     |
|--------------------------------|
| जातुषम्, 534; 2752             |
| जिग्युषे, 2281                 |
| जिन्व <b>द्या</b> , 2296       |
| जिम्निम्, 3478                 |
| जिय्गोः, 1865                  |
| जिह्यानां ऊर्घ्वः, ५११         |
| जिह्नया, 873; 2325; 3520       |
| जिह्नया अदन् रेरिह्यते युवर्ति |
| विश्पतिः सन्, 4375             |
| जिद्धया गृष्णन्ति, 3520        |
| जिह्ना, 4815                   |
| जिह्नाभिः, 2248                |
| जिह्नाया अग्रे वरुणस्य, ४०१८   |
| जिह्नाम्, 2234                 |
| जीजनत् सप्त कारून् अह्ना चित्  |
| चक्रुः वयुना गृणन्तः, 1837     |
| जीरः, 2781                     |
| जीरदानुम्, ८८४                 |
| जीवः मृतस्य, 862               |
| जीवं व्रातम्, 4424             |
| जीव, 1840                      |
| जीवगृभः, 4767                  |
| जीवधन्याः, ४४०६                |
| जीवम्, 862                     |
| जीवयाजं यजते, 461              |
| जीवसे, 4424                    |
| जीवसे जागृहि, 4026             |
| जीवातवे, 4425; 4823            |
| जुजुरुषः, 1940                 |
| जुजुवांसम्, 1907               |
| जुजुषुः, 3146                  |
| जुनन्ति, 874                   |
| जुवः, 827                      |
| जुष्टं गिर्वणसे बृहत्, 3551    |
| जुहुराणः, ८७८                  |
| जुहुराणम्, ८९३                 |
| जुहू, 1889; 4780               |
| जुद्धः, 3449                   |
| जूताः, 4003                    |

जुति:, 4801; 4826 जुणि:, 814 जेता, 4423 जन्यः, ४९२ जेन्यम्, ३५७६ जेमना, 4776 जोपवाकं वदतः, 2313 जोप्टारः इव, 1868 ज्ञान, 4440 ज्मः, 841; 4751 ज्मन्, 2675; 2735 ज्मायन्तम्, ३५०८ ज्या. 2334 ज्येष्ठ:, 4828 ज्येप्ठम्, ३४८४ ज्योक्, 1849 ज्योक् पश्यात् सूर्यं उत् चरन्तम्, 1849 ज्योतिः, 1849 ज्योतिः निहितम्, 2243 ज्योतिषा बाधते तमः, 4794 ज्रयांसि, 1890 तं इद्-वर्धन्तु मो गिरः, 3120 तं इन्दुः परिषस्वजे, ३९७३ तं के त्वा, 2278 तं तं इत् आ ईषते, 2274 तं तिग्मम्, 3462 तं ते गर्मं हवामहे दशमे मासि सूतवे, 4832 तं प्रत्नद्या पूर्वद्या विश्वद्या इमद्या, 1919 त इमे समासते, 864 तकवानस्य, 539 तकवे, 4043 तक्तः, 3985 तक्म, 2290 तक्वः, 3515 तक्ववीये, 820 तक्वा न भूणिः, 488 तक्षन्, 2740

| तक्या, 3578                      |
|----------------------------------|
| ततः, 2692; 4053; 4754            |
| ततः क्षरति अक्षरम्, ८६४          |
| तत, 3554                         |
| ततनुष्टिम्, १९०९                 |
| ततपते, 1825                      |
| ततम्, 2690                       |
| ततुरिः, 2261                     |
| ततो नो देहि जीवसे, 4833          |
| तत्, 4789                        |
| तत् अन्यः न अनु जायते, 2293      |
| तत् नः सन्यसे, ३५०७              |
| तत् नाम गुह्यम्, ४४२१            |
| तत् रातियाचः, २६९६               |
| तत्सार, 833                      |
| तत् सूर्यम्, ३१५२                |
| तदपा, 1304                       |
| तद् अग्रे कामः, ४७%              |
| तद् अन्नाय, ३४६४                 |
| तद् उ षु प्रवोचम्, ८६।           |
| तद् विश्वं उपजीवति, 864          |
| तनयः, 2290                       |
| तनयम्, 2714; 2731                |
| तनयस्य पुष्टिषु, ८७७१            |
| तनया, ३१५१                       |
| तनयाय, ८९४                       |
| तना, 495; 3986; 4015             |
| तना च, 2805                      |
| तना न, 3151                      |
| तना पूतस्य, ३५६२                 |
| तनाय, 3130                       |
| तनुत्यजा इव तस्करा वनर्गृ रशनामि |
| दशभिः अभ्यधीताम्, 4375           |
| तनुषु, 2282                      |
| तन्कृथे, 3547                    |
| तन्नपात्, ४४०; ४५१; १२८२;        |
| 1313; 1332; 2647; 2648;          |
| 3966; 4437; 4782                 |
| तनूपा, 2742; 3113                |
| तनूशुभन्, 1909                   |
|                                  |

| तन्तय, 2261                      |
|----------------------------------|
| तन्तुं तन्वानम्, ३९८०            |
| तन्तुं विहरन्, 1836              |
| तन्वः, ४७६१                      |
| तन्वं वि मामुजीत, 2786           |
| तन्वा, 2805                      |
| तन्वे, 3566                      |
| तपः, 2761; 4390                  |
| तपः, शोचिः, अर्चिः, ४३९०         |
| तप, 445                          |
| तपन्तः, 1917                     |
| तपसा, 3496; 4454                 |
| तपस्य, ४४५                       |
| तपिष्ठ तपसा तपस्वान् तपा, 2237   |
| तपुर्जम्भस्य, ३१४५               |
| तपुर्मूर्घा, ४८३१                |
| तपुर्वधेमिः, 2804                |
| तपोः, 4026                       |
| तप्ताः घर्माः, २८०२              |
| तमः आसीत् तमसा गूळहमग्रे,4795    |
| तम, 535                          |
| तमस्, 1868                       |
| तमांसि अक्तून्, 4373             |
| तमित्, 1830                      |
| तमोवृधः, २८०३                    |
| तमाः, 4445                       |
| तरः, 3508                        |
| तरः तन्वः, 2780                  |
| तरिण:, 814                       |
| तरनाः इव, 1935                   |
| तरस्वती, 1310                    |
| तरित्रतः, 1865                   |
| तरुणी:, 3449                     |
| वरुता, 3457; 3515                |
| तस्त्रः, 879                     |
| तस्त्र, 1333                     |
| तरुत्रम्, 2331<br>तरुष्यति, 2716 |
| तल्पशीवरी, 2727                  |
| तल्पशावस, २७२७                   |

तव शर्मन्, 2786

तवसः तवीयान्, ४४५४ तविषी:, 1845 तविषीम्, 1907; 1930 तविषीवः, 2679 तवसम्, 2769 तवसे, 2267 तवसो न तन्दते, 823 तविषीमः, 871 तविषीम्, 891 तप्टा, 520; 1341 तप्टा इव. ४८४ तसर्राणि, ४७९६ तस्करम्, 2726 तस्मात् यज्ञात्, ४७५७ तस्मात् यज्ञात् सर्वहृतः, ४७५६ तस्मिन् सन्ति प्रशिषः, तस्मिन् इप्टयः, ८३३ तस्य वित्तम्, 2752 तस्याः समुद्रा अधि विक्षरन्ति, ८६४; तां अस्य रीति परशोः इव. 1923 तां विदुः ब्राह्मणाः ये मनीपिणः, ८६५ ता तरेम. 2234 तात्या पितरा, ८४५ तादीत्ना, ४६१ तानि धर्नाणि प्रथमान्यासन्, ८६५ तानि विश्वानि परि अपीत, 4027 ताभि:, 4835 तामिरूषु ऊतिभिरश्विनागतम्, 524 ता मे जरान्वजरं मरायु, 4776 तायम्, २७६७ तायुः, 1894 तायुम्, 1863 तार्स्य:, 505, 4826 ता सञ्जाजा, 822 तिग्मं आयुधं विभर्ति हस्ते, 3160 तिग्म, 1848; 2713 तिग्मश्रङ्गः, 2669 तिग्मेन शोचिया, 4746 तिग्मेयवः, ४४५४

| तित <b>3, 4441</b>                 |
|------------------------------------|
| तित्याज, ४४४३                      |
| तिरः, 3073                         |
| तिरः - अह्न्यम्, ३१७२              |
| तिरः चित् अर्य-या परिवर्तिः याते   |
| अदाभ्या, 1942                      |
| तिरश्चित्, 1853                    |
| तिरण्च्या, ३५६२                    |
| तिरस्, 1942                        |
| तिरिन्दिरं, 3100                   |
| तिसे अहन्यम्, 473, 1331            |
| तिरो धन्दातिराचते, 4833            |
| तिल्विलायध्वम्, २७७६               |
| तिप्ठन्ति विधर्मणि, 863            |
| तिप्य, 1930                        |
| तिसृषु, 2284                       |
| तिस्र:, 880; 1312; 1355; 1910;     |
| 2797                               |
| तिसः चम्वः, 3078                   |
| तिम्नः जिह्नाः, 1324               |
| तिस्रः तन्वः, 1325                 |
| ਜਿਜ਼ देवी:, 4439                   |
| तिम्नः देवीः, इळा (इडा), सरस्वती,  |
| नहीं, 442                          |
| तिसः देव्यः, 4438                  |
| तिस्रः पृथिवीः, 1875               |
| तिस्रः मातरः, 856                  |
| तिस्रः शरदः, ४९३                   |
| तिसः शुक्रस्य तन्वः, ४७७८          |
| तिस्रः समिधः, 861                  |
| तिस्र उपसः, 1324                   |
| तिस्रो दिवः, 1875                  |
| तिस्रो देवी:, 1303: 4783           |
| तिस्रो देव्यः सरस्वती, इळा, भारती, |
| 1282; 2647; 2649                   |
| तिस्रो द्यावः, 2771; 2798          |
| तिस्रो नित्रईतीः, 4786             |
| तिस्रो भूमीः, 1297                 |
| तिस्रा वाचः, 3985, 3993; 4041      |
| तीर्थेन, ४४०६                      |
|                                    |

तीर्थे न तातृपाणम्, 878 तीर्थे नार्यः पींस्यानि तस्थः, 875 तुक, 2290 तुग्र, 532; 536; 538 तुग्रम्, 2257 तुग्रस्य सूनुम्, 2318 तुग्यम्, ३५२६ तुभ्यावृधम्, ३४५६; ३५७० त्चे, 3130 त्जे नः तने, 1914 तुज्यानि तेजते, 4803 तुतुजिम्, 2257 तुम्रं वृषभम्, 4400 तुप्रम्, 4400 तुरगातु, ८६२ त्रग्यवः, 2721 तुरम्, 1947 तुराय, 2267 त्रीयं धाम, 4038 तुरीयं नाम, 3540 तुरीयं वाचः मनुष्याः वदन्ति, 865 तुरीय, 3483 तुरीयेण, 1913 तुर्फरीतृ, 4776 तुर्य, 1919 तुर्वणे, 3456 तुर्वशः, 2665 तुर्वश, 3115 तुर्वशम्, 466, 480: 2257; 2264; 2277; 2672; 3086; 3103: 4417 नुर्वशा यद्, 1855 तुर्वशे, 3114; 3456 तुर्नशेषु, 521 तुर्वमु, 1906 तुर्वीतय, 484, 1288 तुर्वीति, 529; 1483 तुर्वीतिम्, ४६७, ४८० तुवि तमः, 890 तुवि, 3508

नुविकूर्मिम्, 3508 तुविकूर्मी, 3541 तुविक्रतो, 3508 तुविक्षम्, ३५३५ तुविग्रीवः, 1884; 3126 तुविग्रीवाः इव ईरते, 892 तुविग्रेभिः, 828 तुविग्रेभिः सत्विभवियाति, 828 तुविजातः, 896 त्विजातयोः, 2742 तुदिजातस्य, 1900 त्विदेप्णम्, 3541 तुविन्म्ण, 3150; 3517 तुविब्रह्माणम्, 1899 तुविमधम्, 3541 तुविमात्रम्, ३५४१ तुविराधसम्, 2678 तुविशग्म, 2274 तुविशुप्म, 2327; 3508 तुर्यायण, 3473 तृक्षिम्, 3143 तृणस्कन्दस्य, 877 तृतीयं अस्य, 4373 तृतीयं अस्य निकः, 840 तृतीय सवन, 1331; 3491 तृतीयेन कर्मणा, 4423 तृतीये रजिस, 4019 तृतीये सबने, 1348 त्तीयो अग्निः ते पतिः, 4457 तृतीयो भाता, 853 तृत्सवः, 2666; 2764 तृत्सवे, 2666; 2764 तृत्सुभिः, 2667; 2764 तृत्सुच्यः, २६६५; २६६७; २६८७; 2764 तृत्सूनां विशः, 2688 तृत्सूनाम्, 2667, 2764; 2765 तृपल प्रमर्मा, 4750 तृपलम्, 4040 तुप्त-अंशवः, 873

तप्च्युतम्, 827 तृष्टामया, ४४४८ तुष्टामा, ४४४७ तृष्णज, 1931 तृष्णजे गोतमाय, 502 तृष्वी, 1827 तृप्वीम्, 1828 ते, 3522 ते अङ्गरसः सूनवः, 4429 ते आववृत्रन् सदनात् ऋतस्य, ८६६ ते तन्वं भूरिकत्वः, 1324 तेतिक्त, 1848 ते ते. 2251 तेन जीवन्ति प्रदिशश्चतसः, 864 तेन पासि गुह्यं नाम गोनाम्, 1885 तेभिः त्वा सत्वभिः चातयामसि. 4812 ते मन्वत प्रथमं नाम घेनोः, 1824 ते योनिः, 1332 ते रथस्य पूपन् अजाः घुरम्, ४३९९ ते वरुणस्य ग्रज्ञः, 507 ते श्येनः उपते, 1343 ते हि एया ते हि आपूचे सचेमहि सचर्यः, १९२४ तोकं तनयम्, 2290 तोकम्, 2714 तोकस्य तनयस्य, 2290 तोकाय, 893 तोकाय तनयाय, 2290; 2300; 2720 तोके तनये. 2290 तोकेषु, तनयेषु, 2291 तोक्म, 2290 तोद:, 2245 तोदः अध्वन् न, 2245 तोदस्य, 836; 2245 ताशतमाः, 3173 तोशते, 3173; 4051 तोशसे, 3173 तोशा. ३१७३

ताशासा, 3173 तोपते, 3475 तीग्र्यः, 3088 तीग्र्य, 884; 3527 तौग्र्यम्, 4410 तीय्याय, 842; 886; 3089 त्मना = आत्मना, 3471 त्मनि खादति स्माम्, 842 त्यं कर्णम्, 4451 त्यजः, 3462 त्यजसा, 2234 त्रयः, 1870 त्रयः कृण्वन्ति रेतः, 2689 त्रयः केशिनः, 865; 869 त्रयः कोशासः, 2798; 3078 त्रयः तस्युः वृषमासः तिसृणां धिषणानाम्, 1939 त्रयस्तपन्ति पृथिवीम्, 4403 त्रसदस्यवि, 1899 त्रसदस्युः, 3134 त्रसदस्यु, 1862; 1869; 1899; 1900; 3173; 3473 त्रसदस्युम्, 527; 1899; 2670; '3110: 4809 त्रसदस्योः, 1899 त्रासते वरुणस्य धूर्तर्महो देवस्य घृतेः, 814 त्रासदस्यवम्, २६७७; ३१३४; ३१४४ त्रिः, 2658; 4789 त्रिः अन्तरिक्षम्, 1875 त्रिः + आ + सप्तानि, 450 त्रिः उत्तमा दुःणशा रोचनानि, 1356 त्रिः पूर्त्वी अकुणोः, 3555 त्रि: पप्टि:, 3564 त्रिः सप्त, 1824; 2770; 3563 त्रिः सप्त दुदुहानः आशिरम्, ४०३१ त्रिः सप्त घेनवः, 4012

त्रिः सप्त मयुर्यः, ८९८

त्रिः सप्त विष्पुलिङ्गकाः, 897

त्रिः सप्त सस्राः नद्यः, ४४३२ ि स्म माह्नः श्नथयो वैतसेन. 4764 त्रिशतं योजनानि, 809 त्रिशति त्रयः देवासः, ३१५७ त्रिशत् घाम, 4836 त्रिशत पदा, 2313 त्रि-अनीका, 1356 त्रि-कघः, 1356 त्रिकड्क, 461 त्रिकद्रुकेभिः, 4386 त्रिकदुकेषु, 1285; 1289; 1294; 3120; 3558 त्रिच, 1307 त्रिचक्रम्, 3492 त्रितः, 850; 1299; 1929; 4037; 4379 त्रितः त्वाष्ट्रस्य गाः चित् निःससुजे, 4380 त्रित, 477; 1286; 1302; 1913; 1951 त्रित आप्त्य, 3463 त्रितस्य, 3987 त्रिताय, ४४१५ त्रिताय आप्त्याय परा वह, 3463 त्रिते आप्त्ये, 3463 त्रितेषु, 2277 त्रिदेव:, 2795 त्रिधातवः, 1922 त्रिधातुः, 3462; 3521; 4032 त्रिधातु, 464) 1868; 2276; 2797; 3963 त्रिधातु अवृतं बर्हिः, 3579 त्रिघात् गाः, 2269 त्रिघातुम्, ३४७९ त्रिघातु शरणं त्रिवरूषम्, 2282 त्रिधातुशृङ्गः, 1917 त्रि-धातृनि, 3175 त्रिनाभि, 854 त्रिनामि चक्रम्, 867

त्वः, 834

त्रिपस्त्यम्, ३१७५ त्रिपाज, 1356 त्रिपाक्स्यः, 1356 त्रिपादस्यामृतं दिवि, 4754 त्रिपृष्ठे, 4000; 4020 त्रिपृष्ठैः, 2701 त्रिबन्धरः, 886; 2748; 2751 त्रिबन्धरे, 4001 त्रिबन्धरेण, 3546 त्रिमि: 839 त्रिभिः एकादशैः, 464 त्रिपिः पवित्रैः, 1329 त्रिभिः वर्तेः, 1875 त्रिभिः साप्तेभिः, 3494 त्रिमन्त्ः, 524 त्रिमुर्घानम्, 834 त्रि रजांसि, 1875 त्रिरा. 831 त्रिवयः, 1299 त्रिवरूथः, 3462 त्रिवरूथं अंहसः, 4434 त्रिवरूथम्, 2282; 3131; 4042 त्रिवरू थेन. 1886 त्रिवर्त्, 2797 त्रिविष्ट्येति, 1831 त्रिवृतम्, ४४२०; ४७९२ त्रिवृता, 3521; 3546 त्रिवदन्नम्, 827 त्रिवष्ण, 1883 त्रिशिरस्, 2753 त्रिशोर्षाणम्, 4380 त्रिशोकः, 4405 त्रिशोक, 527 त्रिशोकाय, 3457 त्रिषधस्थः, 841; 1872 त्रिपधस्य, 1886 त्रिषधस्थे, 1892 त्रिष्, 3512 त्रिषु द्रुपदेषु, 456 त्रिषु योजनेषु, 856

त्रिष् योनिष्, 1304 त्रिष्ट्य, 860, 4387 त्रिप्टुमं इषम्, 3101 त्रिष्ट्भम्, ३५११ त्रिप्ट्म्, 4799 त्रि-सघस्थस्य, 3561 त्रि-सप्त समिधः, ४७५८ त्रि-सप्तैः 819 त्रीणि. 3175 त्रीणि आयंषि, 1324 त्रीणि एकः उरुगायः विचक्रमे, 3160 त्रीणि पदा विचक्रमे, 3117 त्रीणि बन्धनानि, 850 त्रीणि ये येमुः विद्धानि धीतिभिः विश्वानि परिभृतिभिः, 2743 त्रीणि रोचना, 1875 त्रीणि विद्यानि, 2303 त्रीणि वताः, 1297 त्रीणि शता त्री सहस्राणि अग्नि त्रिशत च देवाः नव, 1321 त्रीण सरांसि, 2252; 3102 त्रीन-एकादशान्, 3175 त्रीन द्यन, 1297 त्रीन् पितृन्, 856 त्री पवित्रा, 4018 न्री-रोचना, 1902 त्री वाजिना, 1324 त्री पद्यस्था, 1324 त्रो सघस्था, ४०४७ त्रेघा निद्धे पदम, 453 त्रेधा भवे, 4748 त्रेघा यात्धानस्य मूलम्, 4744 त्रेघा सम्रः, 2798 त्रैतनः, 843 त्रेव्ष्णः, 1899 त्रैप्टुभेन, 1902 त्र्यम्बकम्, 2734 त्र्यरुण, 1883; 1899; 1900 त्र्यर्यमा, १९०२ त्र्यविम्, 1355

त्वं अर्यमा भवसि यत् कनीनाम्, 1885 त्वं अस्माकं स्मसि, ३५५९ त्वं इन्द्र बलादधि, 4810 त्वं पारया नव्यः अस्मान् स्वस्ति, 893 त्वं भगः नः, 2246 त्वं विश्वस्य धनदा असि, 2685 त्वं सुकराय दर्दहि तव दर्दर्तु सुकरः, 2726 त्वं हि अग्ने प्रथमो मनोता अस्या धिय: अभव:, 2231 त्वचं कण्णम्, 816 त्वप्टा, 844; 893; 1282; 1921; 2286; 2647; 2649; 3578; 4025 त्वप्टुः, 450; 501; 3155 त्वच्दुः गृहे अपिबत् सोमं इन्द्रः, 1841 त्वष्ट्, 442; 461; 478; 496; 502: 1859: 1906; 2302; 2753; 4391; 4392; 4438; 4439: 4783; 4832 त्वां शर्घः मदति अनु मारुतम्, 3124 त्वा आसा गर्भं परि अचक्रिरन्, 3096 त्वा जनिता जीजनद् वसी, 815 त्वादातम्, 1911 त्वा महिमा सक्षदवसे महे मित्रम्, **B15** त्वायवः, 1343 त्वाऽवतः वयं स्मसि. 3457 त्वाप्ट्रम्, 537 त्वा सविता सोमः अभि अवीवृतत्, 4822 त्विषे, 2761 त्वे रायः इन्द्र तोशतमाः, 875 त्सरू: 2718

द्वयाविनः, 4028 द्वयोभिः स्वसभिः जामिभिः, 4016 ह्रयः, 3129 द्वयन, 835; 1893 द्वादश मासाः, ४५६ द्वादशस्य. 2802 द्वादशाकृतिम्, 857 द्वादशारम्, ८५६ द्वा वृबुकं वहतः पुरीषम्, 4403 द्वा यन्तारा, ८४९ द्वारः, 4438; 4782 द्वारं ऋतस्य, 2787 द्वारा, ३५०० हारी, 474 द्वा वधुमन्ता, 2668 द्वाविति. ८९६ द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया, 859 हि:. 4789 द्विजन्मा, 826; 835 द्विजन्मानः, 2299 द्विजन्मानम्, 483 द्वित, 477; 1343; 2248; 3515 द्वित अद्धुः, 1283 द्विता, 3544; 4041 द्विता नृन्दे, 2767 द्विता मत्येषु नि आद्युः, 3545 द्विताय, 1896 द्विता यः भृत् अमृतः, 3518 द्वितासनन्, 3157 द्विता ह्वाः, ३०७५ द्विता होतारम्, 1311 द्वि-पञ्च, 808 द्विपदी, 864; 869 द्विपदे-चतुष्पदे, 841 द्विपात्, 4400 द्विपाद, ८६० द्विवर्हसः, 881; 4429 द्विवर्हसं रियम्, ३९६६ दिबहा:, 1829; 2656; 2678 द्विमाता, 524

द्विषः अति, 4793 द्वे विरूपे, 510 द्वेषः ऋघक् कृण्त, 3129 द्वेषांसि, 1329 घनजित्, 1293 घनिष्ठा, ४४४५ धनुः, 2334 धनुम्, ४४०२ धन्याय धन्वसि, ४०३१ घन्व, 468 घन्वन्, 2269; 4023; 4833 धन्वा, 4040 घन्वा अक्षितं दाता न दाति आ, 1889 घन्वानि आयुघाः, 3136 धरणेषु, ४०१७ घर्णीसम्, ३९८२ घर्मणि, 4041 घर्मभि:, 4030 धर्मा. 4786 घात:. 4819 घाता, 2706 घातुः, 4829 घातृ, 445; 4832; 4836 घानम्, ३५३६ घानावन्तम्, 1348 धान्यं बीजं अक्षितम्, 1929 घामनी, ४००७ घामभिः, 1312; 3133 घामानि, 507; 2736 घाम्ने, 3558 धायोभिः, 2235 धारयन्त, 1894 घाराः, 1310 धासिना, 2325 घ!सिम्, 826; 3448; 3450 धिय:, 1357; 2680; 2760; 3098: 3556

घियंऽघाः, ४४२७

धियं घताचीं साघना, 431 धियं धियम्, 2295 घियम्, 2295: 2306; 2745; 4435 धिया, 2745: 2784: 3497: 3511; 3982; 4003; 4021 घिया मनोता प्रथमो मनीपी. 4035 धिषणा. ४५२: 1304 धिषणाच्यः, ३९९७ धिषणायाः, ४३९४ धिष्ण्यः, 1304 धिय्या, प्राण, देखाः, 1326 धिष्वा, 1285 घी-जवः. 4029 घी-जवनः, 4033 धीतयः, 824: 3475: 3977 घोतिमि:, 863; 1348; 2663; 3486; 4398 घीतिम्, 2740 घोनाम्, २२७५ धीमि:, 2678; 3133; 3450; 4049 घीराः मुगवः, 4415 घोवतः, ३५५६ धीष, 2745 घ्नयः, 2653; 4785 घुनि:, 4750 धुनि च चुमुरि च, 4785 घनि. 2258 घुनिम्, 1290; 2253; 2671; 4785 धुनीनाम्, ३१३७ घुरम्, 1917; 4399 **धुरि, 856** 및:, 4762 घूमकेतुः समिधा भाऋजीकः,4384 धुमवर्णा, 1317 घूर्वन्तम्, ४७४४ घूर्षदम्, 4799 पुर् 2694

| 4898                              |                               |                                        |
|-----------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------|
| नमसाना, 1316                      | नवस्य, 1873                   | महुप. 460: 808                         |
| नमस्य , 1316                      | नवन्बै , 485                  | महुपा, 2654; 3096                      |
| नमस्य, 4055                       | नवतिः नव सहग्राः अधिरथाः, ४७६ | भुभा, २०७५, ५०५०<br>५९ नहर्षे ३४६०     |
| नमस्यम्, ४९३                      | नवर्ति नव, 2284               | नहुप्टरः, ३०९७                         |
| नमस्यानि, ४४३१                    | नवतीर्नव, 500                 | नहुप्य, ४४३०                           |
| नमस्यभिः, 2527                    | नव-नवतिम्, 1902, 2672; 2793   | नहुप्यस्य, ३०९७                        |
| नमस्विनः, २६५९                    | नवपदी, 864: 869               | नहुप्याणि, २६५४, ३०९७                  |
| न मातरा-पितरा नू चिद् इप्टी, 1831 | नवम्, 3149                    | नाक, 4460                              |
| न मिनन्ति, 2258                   | नववास्त्वम्, ४६६; २२५७; ४४१७  | नाकम्, 1317; 2296; 2732                |
| नमुचि मखस्युम्, ४४४५              | नवस्रक्तिम्, ३५३०             | नाक, 4796                              |
| नमुचि, ४७९; 1289; 1904; 1905      | नवानां नवतीनाम्, ८९८          | नाडी, 4801                             |
| नमुचिम्, 2671; 3123               | नवासु प्रसूष, 511             | नानारथम्, 1318                         |
| नमुची, 2671, 4797                 | न विजानामि इदम्, 863          | नानासूर्याः, ४०५५                      |
| न धेनवः, ४४०६                     | न विजानामि यदि वेदमस्मि, 869  | नाभा, 824; 831                         |
| नपातं च विक्रमणं च, 4388          | नविप्ठया गिरा, ३१३७           | नाभाक, 3176                            |
| न मृत्युः आसीत् अमृतं न, 4795     | नवे, 1858                     | नाभाकस्य, ३४४७                         |
| न मृष्यते प्रथमं नापरं वचः, ८३३   | नवेदा, 1847                   | नाभानेदिष्ठ, ४४२७                      |
| नमे, 2685                         | नव्यः, 893                    | नामा पृथिव्याः, ४३७३                   |
| नमे नेमि तप्टा इव, 2685           | नव्यं ब्रह्म, ४७४९            | नामा यज्ञस्य दोहना प्र अध्वरे, 3118    |
| नमोभिः, 2709; 4385                | नव्यम्, 3507                  | निभिः, 519; 866; 2288                  |
| नयन्तस्य, ४९५                     | नव्यसी, 483; 2722             | निभः अत्र, 863                         |
| नयमानः, ८७७                       | नव्यांसं गायत्रम्, ४५७        | नाभि अरणोम्, ४७९३                      |
| न ये देवासः ओहसा न मर्ताः         | नव्येमिः, २७८२                | नाभि यज्ञानाम्, 2238                   |
| अयज्ञसाचः अप्यः न पुत्राः,        | नशते, 2761                    | नामिम्, 889; 1917; 3971                |
| 2326                              | नशत्, 2233                    | नाम, 1316; 4417                        |
| न ये स्तीना अयासो महन नु चित्     | नशदः, 1847                    | नाम दथे, 517                           |
| 2323                              | नशन्त, 2646                   | नामधायि, ४७८६                          |
| नर:, 1340; 444 <b>5</b>           | न सरत् पदा, ४४२८              | नाम बिभ्रत्, 517                       |
| नरा नृतू, 2319                    | न स स्वो दक्षो ध्रुतिः, 2768  | नामानि, ४४३१                           |
| नराशंसः, 1282; 1887; 2647;        | न सायं अस्ति देवया अजुष्टम्,  | नामानि चिद् दिधरे यज्ञियानि, 2231      |
| 2648; 4830                        | 1943                          | नामानि तिरध्वम्, २७३०                  |
| नराशंस, 441; 4437; 4438           | न सो अस्य वेद, 862            | नामरं सहवसुम्, 1287                    |
| नराशंसम्, ४४८; ४४३२               | न स्रवन्तीः, 880              | नार्षदाय, 536                          |
| न रेजन्ते, 832                    | न हि अस्याः अपरं च न जरसा     | नावः, 4017                             |
| नर्यम्, 480; 526                  | 0 0                           | नावं उरुष्यत, 3152                     |
| नयापसम्, ३५५९                     | -0.00                         | नावं नित्यारित्रां पद्वतीम्, ८२८       |
|                                   | न कि मध्ये नक्त               | नावा, 3130                             |
|                                   |                               | नावा न सोदः प्रदिशः पृथिव्याः,         |
|                                   | नहुषः, 2654; 3096; 3097;      | 4423                                   |
| नवग्वा, 4428                      | 24/2 4400 4400                | नासत्या, 464; 473; 532; 538;           |
|                                   |                               | ייייי וויייייייייייייייייייייייייייייי |

2765; 2789; 3147

नमसा जूतिभिः, 1313

नः विश्वे अर्यः, 3561

नः साधयतं धियः, २७४२

|                                    | in it was                             |                                   |
|------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------|
| धृतव्रतः, 830                      | नंसन्ते, 2733                         | नदम्, ३५११                        |
| धृतव्रताय, 3452                    | न, 814; 2235                          | नदस्य मा रुधतः काम आगन्, 883      |
| घृति, 1823                         | न अतः ईपते, 1909                      | नदीनाम्, 1940; 3162               |
| घृपत् + दृपद् 3471                 | न अवांक् न परः चरन्ति, ४४४३           | नदीभिः, 1915                      |
| घृपिताः, ४४५४                      | न अवये न उपये, 3463                   | नद्य , 4030                       |
| घृष्णवा, 3524                      | न अहं तन्तुं न विजानामि ओतुं यं       | ननषुः, 1894                       |
| धृष्णुः, 2674                      | वयन्ति सं अरे अतमानाः, 2242           | ननंध, 3479                        |
| घृष्णु, ४५९                        | न इन्द्रं देवं अमंसत, 4458            | नना, 4053; 4054                   |
| धृप्णुया, ३४७०                     | न इन्द्रात् त्रहते पवते घाम किंचन,    | न निचिक्युरन्यम्, ८६४             |
| धेनवः, 877; 1355; 1916;            | 4012                                  | न निमिषन्ति, 4017                 |
| 2709; 3472; 3516                   | न उप दस्यन्ति धेनवः – न               | नपातः, 1860; 3503                 |
| धनाः, 1339; 1880; 2675             | अपदस्यन्ति, ८२२                       | नपातं असाम्, ८०७                  |
| धेना, 431; 2784                    | न कर्मयः, 2276                        | नपातम्, 2289; 2263; 3495          |
| धनुः, ८९०, ३९८६; ४४०१              | न ऋते श्रान्तस्य सख्याय देवाः,        | नपात्, 2250                       |
| धेर्नु अश्वम्, 524                 | 1859                                  | न पापासो मनामहे, ३४९७             |
| धेनुं न इषं पिन्वतं असक्राम्, 2320 | निकः आत् एव ओहते, 3493                | न पापासी मनामहे नारायासी न        |
| धेनु, 861; 2322                    | निकः त्वा नि यमत् आ, ३१६७             | जल्हवः, 3497                      |
| धेनुम्, 2291                       | निकः देवेभिः यतथः, 2326               | न पुत्राः, 2326                   |
| धेनू, 1318                         | निकः षो अस्ति, 1295                   | नप्तीः, 4011                      |
| धेनोः, 2270                        | नक्तं – उषम्, ४४१                     | नप्तीभिः विवस्वतः, ३९७५           |
| ध्मातरी, 1891                      | नक्तं ऊर्ग्याः सुवाजः, ३५६३           | नप्त्योः, ३९६९                    |
| ध्माता, १८९१                       | नक्तं, 1943                           | न प्र मिनन्ति, 2802               |
| घ्राजिः एकस्य ददृशे न रूपम्, ८६५   | नक्तया चित्, 1834                     | न प्र मिनाति, 2739                |
| घुवं ज्योतिः, 2243                 | नक्ता, 2710; 4438                     | नमः, 4014; 4019; 4027             |
| <b>ध्व, 4821</b>                   | नक्षत, 4446                           | नमः ओपशं पयः, ४०१४                |
| धुव क्षेमासः, 1354                 | नक्षत् दाभं ततुरिं पर्वतेप्ठाम्, 2259 | नभ, 445                           |
| धुवम्, 862                         | नक्षत्रम्, 2777                       | नभन्तां अन्यके समे, 3174; 3175    |
| ध्वन्यस्य, १९०९                    | नक्षत्र-शवसाम्, ४३९७                  | नभन्यः, 835                       |
| ध्वसनौ अधिश्रिताः, ८६१             | नक्षन्, 3486                          | नभन्यम्, ८७७                      |
| ध्वसा, ३९९६                        | नक्षन्तः अङ्गिरस्वत्, 2296            | नमन्यस्य, २७०९                    |
| ध्वसिराः, 2763                     | नक्षमणाः, 4393                        | नभस्य, ४४५                        |
| ध्वस्रयोः, ३९९६                    | नख, 4815                              | नभाक, 3176                        |
|                                    | नग् = नंक्, 2750                      | नभी न, 2790                       |
| नः, 3148                           | नग्नम्, 1850                          | नमः, 488                          |
| नः दद्धि, 2255                     | न जामये, 1335                         | नभः दाघार पृथिवीं उत द्याम्, 2304 |
| नः देवाः अनृतस्य वर्पसः माकिः,     | जामये रिक्थं आरैक्, 1335              | नमसः, ८९५                         |
| 4771                               | नं तं अश्नोति कः चन, 4430             | नमसा, 531; 876; 890; 1309;        |
| नः महे तने प्र अर्षीस, 3990        | न तस्य वाचि भागः अस्ति, ४४४३          | 1312; 2231; 2324; 2663;           |
|                                    | A real latest to an analysis and any  | 13 (2, 2231; 2324; 2003;          |

न तायं पशुतृपम्, 2767

न त्वा भीरिव विन्दति, 4806

नितोशनासः, 2781 887; 1862; 1943; 2244; निवेशयञ्च प्रसुवञ्च भूम,2712 नित्यः, 2773 निशितम्, 2247 2319: 2745: 2754: 3111: निद:, 1952 निशिती, 3133 3133; 3448; 3491 नि द्धतौ पूर्वाणि युगानि अन निशिश्नयो हथै:, 3516 नासत्या तान् अध्वरं उशतः यक्षि चख्ययुः, 2749 अग्ने श्रुष्टी भगं नासत्या निपत्स्नुम्, 4814 प्रन्धिम्, 2706 निदान, 4797 निपादः, 4826 निदे, 2683; 2784 नासत्याच्याम्, ४४९ निपाद, 4421 निद्र:, 3466 निपीद, 495 नासत्या, वन्दन, 533: 538 निधया इव. 4446 नासत्यी, ३०८९ निषु स्वप, २७२६ निन्दिम, 844 नासदासीत्, 4794 निषेदुः, 864 नि पान्ति गुहा नामानि दिघरे पराणि, नासदीय सुक्त, 4794 निष्क, 1301; 3463 नासिका, 4815 4376 निष्कग्रीव, 3464 निमृचि, 3157 निप्कृति, 4766 नाह्या. 3097 निऽययिनं रथम्, ४४२६ नाहुषाणि, 2260; 3097 निप्कृतिम्, 4817 नियतः 2678; 2775; 3171; नाहुषाय, 2786 निप्ट्यः, 2338 3576 नाहुषा युगा, 1939 निष्विधः, 1347 नाहुषीष, 3096; 3097; 4431 नियुत्, 1306 निसानम्, 3449 नाहुषीषु विद्यु, 514 नियुत्वता, 820 निहाकया, 4767 नि हि चकार मर्त्यम्, ८६१ नियुत्वान्, 1871; 2273 नि:-अधमः, 3084 निहितं गुहा निधिम्, 815 नियुद्भः, 2279; 2319 नि:-ऋते:, 2732 निरमन्थतम्, 4398 निहीयताम्, 2805 निः जगन्वान् तमसः, 4373 नीचायमानम्, 1863 निरेकं उत्, 3148 निःशसाः 4816 निरेक चित्, 3148 नोचीनबारम्, 3521 निःऽसिध्वरी, ३४९३ निरेके, 2775 नोपातिथिम्, ३४७०; ३४७३ निंसत, 4446 नीपातिथी, 3477 निसते. 832 निर्ऋतिः, 2702; 4409; 4425; नीलपृष्ठम्, 1917 नि अन्यं चिवयुः, 864 4395 नीलवत्, 2790 निकामाः, 4055 निर्ऋति, 456; 468; 1827; नीळे. 1824 निखातं पुरु सम्मृतं वसु उद्वपति, 1914; 2333; 4382 नोव्याभिः, 2268 निर्ऋतिम्, 862 3504 निर्ऋतेः उपस्थात्, 4813 孔 2673 निघातम्हनः, २७५२ निऋतेः उपस्थे, 2805 孔 1839; 2677; 2681; 2684; निचक्रया. 3105 2717 निचमनेन, 3560 निर्ऋत्याः, 4816 नूनं प्र हिनोत, 4834 निर्ऋथम्, 2806 निचाय्या, 1328 निर्णिजं वयन्ति, ४०४५ नुनमध, 3458 निचुम्पुणः, ३५५९ निर्णिजा, 846 नृतम्, 3528 निण्यः, 863; 2728 निर्मृत्, 1844 नुध्ने रुद्राय, 1827 निण्यं हृदयस्य प्रकेतैः सहस्रवल्शम्, निवचना काव्यानि, 1827 नुचक्षसः, 1296 2689 नुचक्षसः कर्णयोनयः, 1295 निवतः उद्धतः, ४७९४ निण्यम्, 4376 नुचक्षसम्, ३९६९ नितोश, 4775 निविदः, 184

निविदा, 512

नितोशनम्, 2232; 4426

नुचक्षाः, 507

|   | दंसना, 1313                              | दन्, 835; 838               | दश युक्ताः, ८५७                       |
|---|------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------|
|   | दंसनाध्यः, 1313                          | दभीतये, 1287; 2263          | दश योषणः स्वसारः अण्वोः, ३९६३         |
|   | दंसय:, 4803                              | दमीतिम्, ४७८५               | दश राजानः, 2765, 3093                 |
|   | दंसु, 820, 829                           | दभ्येभिः अनीकैः, 1311       | दश राज्ञः अ मंहत, 3093                |
|   | दक्ष, 445                                | दभस्य, 497                  | दशव्रजं, 3109, 3474                   |
|   | दक्षपितृन्, 2299                         | दमूनसम्, 1834               | दशिश्र, 3470                          |
|   | दक्षम्, 504                              | दमूनाः, 4406                | दशशिप्रे, 3483                        |
|   | दक्षस्य, 3547                            | दमूना, 4759                 | दश सहस्राणि, 479                      |
|   | दक्षस्य जन्मनि, 4432                     | दमूना रिथरः, १३११           | दशसु बाहुप्, 3576                     |
|   | दक्षस्य जन्मन्, ४३७७                     | दमे, 427; 490; 3102         | दश सहस्रा दस्यवे वृकाः,3490           |
|   | दक्षस्य पितरं तना, 1330                  | दम्मती, १३०५                | दश स्वसारः, 1332; 4015                |
|   | दक्षिण:, 498                             | दम्पती समनसा कृणााय, २०६    | दश हरितः, 3988                        |
|   | दक्षिण अग्नि, 1832                       | दयते वनानि, 2238            | दशानां एकं कपिलं समानं तं             |
|   | दक्षिणतः-कपर्दाः, २६८६                   | दयध्वम्, २७०१               | हिन्वन्ति क्रतवे पार्याय, 4401        |
|   | दक्षिणया इव, ८७५                         | दर्भासः, 896                | दशेमम्, 510                           |
|   | दक्षिणा, 448; 4776; 4777                 | दर्शतः, 3516                | दशोणि, 2256                           |
|   | दक्षिणा अस्य पूर्वीः, 1340               | दर्शि, 1355                 | दशोण्य, 3470                          |
|   | दक्षिणाभिः, 3174                         | दविद्युतित, ३१३६            | दशोण्ये, ३४८३                         |
|   | दक्षिणा मघोनी, 1286                      | दशऽअन्तरूष्यात्, ४४१८       | दसाय, 2259                            |
| 3 | दक्षिणायाः, ८०९                          | दशऽओणये कवये, 2256          | दस्मः, 1312                           |
|   | दक्षिणावताम्, ८१२                        | दश कक्ष्याभिः, 4772         | दस्म, 2231; 3525; 3581                |
|   | दघ्नम्, 4443                             | दश कोषयीः, 2287             | दस्मवर्चः, ८७७                        |
|   | दतः, 2726                                | दश कोशान्, 2287             | दस्यवे, 517                           |
|   | दत्-भिः, 3448                            | दश क्षिपः, 1327             | दस्यवेवृक, ३४७०                       |
|   | दघन्वतः, 2292                            | दशग्वः, 1302                | दस्यवे वृकः, 3478; 3490               |
|   | द्याति पुत्रोऽवरं परं पितुर्नाम तृतीयम्, | दशस्विनः शतिनो ये सहस्रिणः, | दस्युं ओषः, ८८१                       |
|   | 840                                      | 3071                        | दस्यु, ४६३; ४७६; 1906; 2267           |
|   | द्धानाः, 4435                            | दशग्वे, 1873                | दस्युतर्हणा, ३९९२                     |
|   | दिघ, 1862                                | दशग्वैः, 485                | दस्युम्, २६७१                         |
|   | दिघका, 1324; 1864; 1865;                 | दशतयस्य, ८०८                | दस्युहा, ४८२०                         |
|   | 2711                                     | दशते, 894                   | दस्यून्, 486                          |
|   | दिधैकाम्, 1862; 1864                     | दशद्यु, ४६४                 | दस्यून्, 514; 1852; 2253              |
|   | द्धिक्राव्यः, 1864; 1865                 | दशिमः, 2765; 3520           | दस, 533; 538; 539; 2754               |
|   | दिधव्य इमं जठरे इन्दुम्, 1339            | दशमिः दशग्वैः, 1342         | दस्राः, 3106                          |
|   | दघीचः, 500                               | दशभिः सुकर्मभिः, 4013       | दस्रा, 537; 884; 887; 1869;           |
|   | दघीचे, 4415                              | दशयन्त्रं उत्सम्, २२७७      | 1870; 1941; 3546; 3548                |
|   | दघ्नः, 4827                              | दशयन्त्रम्, 2277            | दाता, 4423                            |
|   | दध्यह्, 497; 533; 826                    | दशभिः सनीलाभिः, 4016        | दातिवारः, 873                         |
|   | दघ्याशिरः, 823; 2684; 4002               | दशभिः सहस्रैः, 3077         | दात्रम्, 3536                         |
|   | दनो विश इन्द्र मुघवाचः, 879              | दश मासो नवग्वाः, 1920       | दाघर्षं प्राचीं ककुभं पृथिव्याः, 2793 |
|   |                                          |                             |                                       |

दाधार दक्षे उत्तमं अहर्विदम्, ८४१ दायीच, 533 दानवम्, 1902; 1907 दानवस्य भागम्, 1907 दानस्तुति, 3100 दाना, 3167 दानुः, 462 दान् और्णवाभम्, 1285 दानुचित्राः, 880 दाम, 847 दाम्नः, 2767 दारुं वन्दे, 2653 दारु, 1858 दावने, 820; 2330; 3558 दाशत्, 4791 दाशराजे, 2687; 2688; 2765 दाशुषे, 2751; 3470 दाश्वांसम्, 2781 दाश्वान्, 836 दासः, आर्यः, अदेवः, ४४१० दास, 3149; 3480 दासपत्नी, 462 दासस्य, 1293; 3149 दासा. 2268: 2762 दासानि, 2260: 2314 दासाय, 880 दासी:, 1853; 2262; 3093 दासीः पुरः, 517 दिति, 1937 दित्सु, १९१२ दिद्युत्, 2713 दिधिपाय्यः, ४९४ दिनम्, 2748 दिवः, 480; 1922; 3512 दिवः अर्णम्, 1326 दिवः अश्मानं उपनीतम्, 539 दिवः असुराय, 1913 दिवः असुरस्य पुत्रासः वीराः, ४४३५ दिवः दास, 538 दिवः दुहितः, 2321 दिव्यः, 2300

दिवः नपाताः, 887; 4428 दिवः पृष्ठं चतसा अधि तिप्हन्ति 4026 दिवः रजसः पृथिव्याः, 3491 दिवः शर्धाय शुचयो मनीवा गिरयो नाप उग्रा अस्पृधन्, 2323 दिवः शिशुम्, 2294 दिवस्, 3971 दिवस्परि प्रथमं जज्ञे अग्नि: 4414 दिनस्पुत्रा अङ्गिरसो मवेम, 1825 दिवा, 1943; 2748 दिवावसो. 3168 दिवा हरि: ददशे, 4040 दिवि अर्चा इव. 2269 दिवि इव द्यां अधि नः श्रामतं धाः, 2679 दिविजा: 2755 दिवि शतं श्वेतासः उक्षणः तारो न रोचन्ते. 3488 दिविष्टिषु, 825; 3086; 3529 दिविस्पृश, 1892 दिवे. 4402 दिवे दिवे, 822; 2748; 2792 दिवे दिवे सूर्यः दर्शतः, 2266 दिवोदास, 527; 538; 816; 1851; 2274 दिवोदासम्, 2255; 2314; 2669; 3580 दिवोदासात्, २२८७ दिवोदासाय, 156; 2248; 2250; 2267 दिवोदासेभिः, 817 दिवो दुहितः, 2777 दिवो दहितरः, 1873 दिवो दुहिता, 508 दिवो दुहितुः उपसः, 2744 दिवो नरः,•1930 दिवो बृहतो दक्षमामुवं गां न

धुर्युपमुञ्जाचे अपः, ८३६

दिव्यस्य, 2272: 2741 दिव्यानि घामानि, 4385 दिव्याय जन्मने, ४८२; ४०२८ दिव्येष् स्थानेषु, ४०३१ दीघया, 1341 दीधितीभिः. 2644 दीयत्, ८८३ दीर्घं यत् आजि अभि अख्यत् अर्यः, 1849 दीर्घ-तन्तुः, ४४३७ दीर्घतमस्, ८३५; ३११२ दोर्घतंमस् मामतेय, ८४३ दीर्घनीथ, 3476 दोर्घप्रततयज्ञम्, 817 दीर्घ प्रयन्यु अति यो वनुष्यति वयं जयेम पृतनासु दृद्यः, 2778 दोर्घ प्रयज्युम्, 817; 2778 दीर्घ-प्रसद्यनि, 3152 दीर्घश्रवस्, 526 दोर्घायुः अस्याः यः पतिः जीवाति शरदः शतम्, ४४५७ दु दृशीकम्, 2718 दु नाशम्, 2280 दुःशंसम्, ३१२९ दक्षत, 843 दुच्छनायै, 894 दुद्दहे शुक्रं अंशुः, 1916 दुधिता, 1837 दुन्द्भिः, ४५८ दुन्दुभि, 2283 दुर:, 478; 892; 2252; 2270 दुरध्यः, ४०२३ दुररच विश्वा अवृणोद् अप स्वाः 1335 दुरित, 4793 द्रिता, 3997 दुरितात्, ८८५ दुरितानि, 2658; 2761 दुरितेभ्यः, उद्देऽ३ द्रोकशोचिः, 488

दुरोणे, 491; 1311; 1849; 2709; 2736; 2781 दुर्ग, 4769 दुर्गहा, 4830 दुर्गहा वाधस्व, ४७६९ दुर्गाणि, 893; 4423 दुर्गे, 1852; 2679 दुर्गे दुरोणे, 1853 दुर्णामा, ४८१४ दुर्धर्तवः, 1952 दुर्गदासो न सूर्यम्, 3078 दुर्य, 2654 दुर्यम्, 3524 दुर्यान्, 2645 दुर्योनि, 880 दुईणावान्, 3129 दुवसः, 873 दुवसनासः, 1832 दुवस्यु, ४७७१ दुष्प्राव्यः, 1850 दुहन्ति, 4037 दुहन्ति अद्रिभिः, 823 दुहितरं दिवः, 1854 द्हितरा, 2294 दुहितर्दिवः, 4794 दुहिता, 1291; 1334 दुहिता दिवः जाः, 2321 दुहितुः बोघयन्ती, 1922 दुहे ई पिता, 4034 दुहे ई पितुः जाम्, 4034 दुहे + दुहते, 2797 दूद्यः, 2778; 3526 दूब्ये, 895 दूणाशम्, ८८१ दूतः, 1322; 3154 दूतं विवस्वतः, 1832 दूत ईयसे प्रदिव उराणः, 1833 दूतम्, 439 दूतान्, 1948 दुतो देवानां असि मर्त्यानाम्, 4375

यूतो निर्ऋत्या इदं आजगाम, 4816 दूत्यम्, ४९२ दूरात् इन्द्रं अनयन् 2686 दूरे, 4421 दूरे अमित्रं उच्छ, 2759 दूरे उपन्दः, 2675 दूलमः, 1833 दुबाः, 2252 दृढे चित्, 3580 दृद्यम्, 817 दृतिः, 1871 दुतिः न ध्यातः, 2774 दृति, 2801 दृतिम्, ८९७ दुते: इव, 2292 दृभीकम्, 1288 दुळहः, 2325 दृळहं ग्रन्थिं न विष्यतम्, ४८०५ दुळहा, 1948; 1951 दृळहानि, 2278 दृशीके, 1867 दृषदम्, 3520 दृपद्वती, आपया, सरस्वती, 1327 दे, 1913 देव: ऽइव सविता सत्यधर्मा, ४४०९ देवं देवं इन्द्रं इन्द्रम्, 3117 देवं देवस्य देवऽयु, ३९७२ देवकामाः, 1315 देवकृतम्, 3132 देवकृतस्य, 2789 देवक्षेत्रे, 1938 देवगोपाः, 2699; 2798 देवज, 1350 देवजातस्य, ८४६ देवजूत, 1350 देवजूताः, 1834 देवतया, 4398 देवतातये, 3499; 3575 देवतातये रायो दानाय चोदय, 4804 देवताता, 2704

देवतातिम्, 830 देवतं ब्रह्म, 467 देवत्राः, 4388 देवत्रा, 2720 देवत्रा हव्यवाहिनीः, 4835 देवपानम्, 844 देवपुत्रे, 889; 1876; 2721; 4354 देवम्, 424 देवयन्तीः, 1318 देवयव , 3581 देवयानैः, 887; 2704 देवयुः, 4049 देवयुः जनः, 1923 देवयुक्ता, 2745 देवयुभिः, 2783 देवरम्, ४४१२ देववतः, 2668 देववातः, 1327 देववीः, 3964 देववीतये, 3974; 3991 देववीतिभिः, 3488 देववीतिम्, 2745; 2767 देववीतौ, 4038 देवश्रवाः, 1327 देव सवितृ, 2703 देवस्त्वप्टा सविता विश्वरूपः, 1355 देवस्य पश्य काव्यं महित्वा, 4422 देवहितिम्, 2802

देवस्य पश्य काव्यं महित्वा, 442 देवहितिम्, 2802 देवहृतिः, 2271 देवहुतः, 2271 देवाः, 2283; 4755 देवाः त्रयः एकादशासः,3491 देवाः देवेभिः, 426 देवातिथि काण्व, 3087 देवानां अहनाम्, 889 देवानां जन्मन्, 2303 देवानां जन्मन्, 3512 देवानां पितरम्, 1296 देवानां पितरम्, 1296 देवानां पितरम्, 1296

देवानां पूर्वे युगे असतः सत् अजायत, ४४४४ देवानां ब्रह्मा, 4037 देवानां माता, 530 देवानां यः इत् मनः, 3163 देवानां श्रेष्ठं वपुषम्, 1936 देवानाम्, 890; 1354; 4021; 4444 देवान् अभि, 3991 देवापि, 4768 देवाय जन्मने, 449 देवी: द्वार:, 1282 देवीः पट् उर्वीः उरु, 4794 देवी, 1876 देवी अदितिः, 2703 देवी अदिति, 2707 देवी जनित्री अजीजनत्, 4800 देवी देवस्य रोदसी जनित्री, 2791 देवी धिषणा, 522; 2775 देवोद्वारः, 441; 2647; 2648; 4438 देवी सुनुता, 4804 देवेभिः, 2256 देवेभिः देवि अदिते, 3128 देवेभियेँ देवपुत्रा सुदंससा, 483 देवेप्यः, 1304 देवेभ्यश्च पितृभ्य आ, 4390 देवेषु, 3991 देवेषु निधुवि, 3159 देवेषु मेधिरः, 3159 देवै:, 3451 देवै: मनुष्येभि:, 2650 देवै: संपिबते यम:, 4800 देवी पुष्करस्रजी, 4832 देव्या कृपा, 3156 देव्या च. 4013 देव्या धिया, ४८२३ देष्णैः, 2783 देहि लोकं वज़ाय विष्कम्मे, 3573 देह्यः, 2284

देह्यो अनमयत्, 2654 दैववाताय, 2264 दैवोदासः, 3580 दैव्यं जनम्, 473; 4027 दैव्याः ऋत्विजः, 4373 दैव्या होतारा, 1282; 4439; 4783 दैव्येन मधुना, 1320 दैन्यौ होतारौ, 1282; 4438 दैव्यौ होतारी प्रचेतसौ, 2647: 2649 दोः, 1934 दोषणीः, दोष्णु, ४८१५ दोषाः, ८८३ दोषा, 1825; 2272 दोषा-उपसि. 3144 दोषावस्ताः, ४२७ दौर्गहे, 1869 द्यवि द्यवि, 2748 द्यावः, 1914; 2271 <u> वावा-क्षामा, 516; 828; 3130</u> द्यावा च, 2741 द्यावा-पृथिवी, 1876 द्यावा पृथिवी विचरन्ति तन्यवः, 1937 द्यावा-पृथिवी महि मृतं ठवींम्, 4760 司:, 2748 धुनत्-यामानम्, 1945 द्यम्न, 1951 चुम्नम्, 2679; 4405 द्युम्निनः, कृधि, 824 द्यम्नी, 3548; 3582 द्युम्नेन जागृवे, 1327 द्युप्नै: द्युप्निनी, 3525 द्युलोक, 843 चौ:, 1845 द्यौ: इव, 2771 द्यौः ते जनिता मन्यत, 1840 द्यीः न, 2270 द्यौः मे पिता, 863 ची. 1353: 1921; 2330

द्रप्तः, 4393 द्रप्सः न, २७७१ द्रप्स, 3566 द्रप्सम्, 2692; 4383 द्रप्सस्य, ४०१७ द्रप्सान्, ४०४३ द्रवत् अश्वम्, 1869 द्रवत् चक्रेषु, 3168 द्रवि:, 2234 द्रविः न द्रावयति दारु घक्षत्, 2234 द्रविणसः, 446 द्रविणोदस्, ४४६ द्रविणोदाः, 1304 द्रविणोदाम्, 512 द्रविल्या, 3557 द्राघीयः आयुः, ३१३० द्राघीयांसं पन्थाम्, ४७८७ द्रापि क्सानः यजतः दिविस्पृशम्, 4030 द्रापिम्, 456 द्रापिमिव च्यवनात् प्रामुञ्चतम्, 533 寬 1858 द्रुग्धानि, 2768 द्रघणः, 4773 द्रणा, 3962 द्रणा हितः, ४०४४ द्रुहः रक्षसः पाति, 4014 द्वृतं जिघांसन् घ्वरसं अनिन्द्राम्, 1848 द्रह्यवः, 2665; 2666 द्रस्यिव, ३११५ द्रुह्यु, ३११५ द्रोघवाचः, 2806 द्रोण, 455; 4772 द्रोण-आहाव, ४७७२ द्रोणम्, 2276 द्रोणानि, ३९६५, ३९८४ द्वयान् रिथनोः विंशतिं गाः वधूमतः, 2264

पुर्वणीक, 496 पुलुकामः, 883 पुष्कर, 454; 2249; 2692 पुष्करात् अधि, 2249 पुप्करे, 3521 पुष्टिगी, 3477 पुष्टिवर्धनम्, 2735 पुष्टेष्, ४४५८ पुष्यवतीः, 4767 पुष्यन् रियं सचते घ्नन् अभित्रान्, 1835 पू:, 2720; 2785 पु च, 893 पू:-भित्-आरितः, 3166 पूतकता, 3470 पूतक्रतु, 3470 पूतदक्षम्, 2741 पृतदक्षसा, ३१४७ पूरवः, 2257 पूरवे, 2652 पूरु:, 1895 पुरुम्, 2656: 2671 पूर्णाहुति, 1314 पृतं आददे, ३४५९ पृधि, ४४४६ पूर्पतिम्, 878 पृभिः, 2290 पूर्मित्, 1339 पूर्विचत्तये, 3095 पूर्वजे पितरा, 2722 पूर्वपा इव, 3075 पूर्वपीतये, 819 पूर्व-पेयम्, 2781 पूर्वमाजं रियम्, 2782 पूर्वया निविदा, 504 पूर्वापुषम्, ३१४३ पूर्वांसः, 4387 पूर्वी:, 3092 पूर्वीः ऋतस्य बृहतीः अनूषत, ३४८३ पूर्वी: चन, 2685

पूर्वीऽइव, 4429 पूर्व देवा . 2675 पूर्विभः ऋषिभः, 426 गूर्वध्यः, 881 पूर्व्याम्, ३५०१ पूषणम्, 520; 891; 2711; 4432 पूषण्वते, 1349 पूपन्, 443; 445; 454; 470; 887; 1921; 2307; 2310; 2709: 4391; 4768 पुषा, 506; 1925; 3487; 4025 पूपा-भगः, 1856 पूषा मुवनस्य गोपः, 4392 पूष्णा, १९१७ पृक्षः, 829; 882; 1941; 2702; 2755; 2779 पृक्षुघः, 829 पृङ्कतं वाजस्य स्थविरस्य घृष्वेः, पृङ्क्तम्, 2782 पृच्छमानः जेप्यामि, ४४०८ पृच्छ्यमाना, 3176 पृणक्षि रोदसी उभे, 4804 पृणता, 2260 पृणन् आपिः अपृणन्तं अभि प्यात्, पृणन्तं च पपुरि च, 812 पृतनाः, 4405 पृतनाजम्, 4826 पृतनाज्येषु, ४७७४ पृतनाषरः, 2278 पृतनाषाद्, 880 पृतनासु, 817; 841; 2760; 2778 पृत्, 3128 पृत्सु, 882; 2269; 3123; 3162 पृत्सुतीः मर्त्यानाम्, 1886 पृत्सुषु, ८१५ पृथक्, 4413 पृथिम्, 518 पृथिवीं मातरम्, 2331

पृथिवी, 843; 1336; 1921; 1948; 2699 पृथिवीम्, 1950; 2795; 3156 पृधिव्याः, ४४०५ पृथिव्या इडायास्मदे, 1327 पृथिव्या नामा, 1282 पृथिव्या रामा गिरिषु क्षयं देधे 4025 पृथी, 3112 पृथुः स्वरुः, ३४५४ पुषु, 2699, 4807 पृथुज्ञयाः, 1345 पृद्य-पर्शवः, 2762 पृथुपाजाः, 1315 पृथुवुन्घ, 458 पृथुश्रवस्, ३४५५ पृथ्वी, 889 पृदाक्-सानुः, 3127 पुराने, ४२४३ पृशन्यः, ४४२८ पृश्नयः, 3512 पृश्निः, 1922; 2322; 2728; 2801; 4835 पृश्निः अश्मा विचक्रमे रवसः पात्यन्तौ, 1922 पृश्चिन, 874 पृश्चि, 1301; 1827 पृश्निगुम्, 525 पृश्निमातरः, 454; 468; 1933; 3101 पृश्न्याः दुग्धम्, 2292 पृश्न्याः शुक्र ऊघनि, 1301 पृषतीः, 3171 पृषतीनाम्, 3503 पुषतीभिः, 487 पुषत्-अश्वः, 2707 पृषद् आञ्यम्, ४७५६ पुषध, 3482 पृष्टः, ५१३ पुष्टिगी, 3470

| पृष्ठे, 4007                      | प्रजापति, 454; 4011; 4791;        | प्रधमे ऋतेन, ४३८४                     |
|-----------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------|
| पृप्तेव, 1889; 4749               | 4832                              | प्रथमो मातरिश्वने, ४६०                |
| पृष्ठ्येन, 1844                   | प्रजाम्, 4394                     | प्रथसः, 4751                          |
| पेत्वेना, 2667                    | प्रजायस्व, 4831                   | प्रदक्षिणित्, 1933                    |
| पेटु:, 533; 538                   | प्रजायेमहि वयम्, 512              | प्रदिवः आपः, २७७९                     |
| पेंदु, 2752; 4033                 | प्रजावत् वयः, ४७७५                | प्रदिश:, 2697                         |
| परवः, 4018                        | प्रजावन्तः, ४४२४                  | प्रधने, 4773                          |
| पेरुके, 2320                      | प्रजाहितानि, 3073                 | प्रधयः, 866                           |
| पेशनानि, 4373                     | प्रजा हि तिस्रः, 3577             | प्र धा-वसि, ३९८१                      |
| पैजयनस्य, 2668; 2669              | प्रणपात्, ३१२७                    | प्रपथेषु खादयः, ८७७                   |
| पैद्रः, 533                       | प्रतरणम्, ३४७७                    | प्रपद, 4815                           |
| पेद्वः न, 4033                    | प्रति अदृश्रन्, ८९७               | प्रिपत्चे, 517; 3075; 3085; 4799      |
| पोता, 1280; 1283; 1833; 2664      | प्रति औहत, 861                    | प्र प्रान्ये यन्ति पर्यन्य आसते, 1321 |
| पोतारम्, 1280                     | प्रति धेनुं इव आयतीं उपासम्, 1882 | प्र प्रेड्खे ईड्खयावहै शुभे कम्,      |
| पोतृ, 466                         | प्रतिप्रप्ठातृ, ८४७               | 2772                                  |
| पौस्यम्, ४९६                      | प्रतिप्रस्थाता, 1280              | प्रमस्त, 3571                         |
| पौतकृतः, 3490                     | प्रतिमा, 4797                     | प्रमुषः, 1908                         |
| पौर, 3476                         | प्रतिमानं मुवः, ४७८               | प्रमगन्दः, 1351                       |
| पौरम्, 1940; 3083                 | प्रतिहर्ता, 1280                  | प्रमतिः, 2682                         |
| पौराय, 1940                       | प्रतीकम्, 2335; 2699              | प्रमा, 4797                           |
| पौरासः, 3486                      | प्रतीची, 811                      | प्रमिनती, 810                         |
| पौरुकुत्स, ३१३४                   | प्रतीचीम्, 1893                   | प्रमुदः, 4055                         |
| पौरुकुत्सिम्, 2670                | प्रतूर्तिषु, ३५७०                 | प्रयः, 3166                           |
| पौरुकुत्स्यः, ३१३४                | प्रतृद:, 2693                     | प्रयज्वाः, 2730                       |
| पीरे हवम्, 3475                   | प्रतोदः, 2334                     | प्रयतस्य, 1831                        |
| पौलोमाः, 1910                     | प्रत्नथा, 2251                    | प्रयन्ता, 3559                        |
| प्र अग्ने तिष्ठ जनान् अति, ३४९६   | प्रत्नम्, 3147                    | प्रयन्ति, 2674                        |
| प्र अस्मान् अव पृतनासु विसु, 2273 | प्रत्नवत्, ३१२०                   | प्रयन्ति यज्ञम्, 2674                 |
| प्र ईम् आयुः तरित् अतीर्णम्, ३५३८ | प्रत्नस्य रेतसः, ३०९८             | प्रयन्, 4835                          |
| प्रदेग, 4797                      | प्रत्ना मतीनां कारवः, 3971        | प्रयस्वतीः, 1318                      |
| प्रकृति, 4401                     | प्रत्नासः आयवः, ३९८०              | प्रयस्वन्तः, 1897; 2784               |
| प्रकृति तथा तपस्, 4836            | प्रत्ने मातरा यही ऋतस्य, 2252     | प्रयाज, 4419                          |
| प्रखाद:, 882                      | प्रत्यक्षकृत, ८६९                 | प्रयाज, अनुयाज, 4830                  |
| प्रख्यै, 2777                     | प्रयः, 4829                       | प्रयियुः, 3135                        |
| प्रगायाः, 3142                    | प्रथमः, 2231                      | प्र ये वसुभ्यः ईवत् आ नमः, 1924       |
| प्रध्नतं इव, ४०११                 | प्रथमम्, ५१२                      | प्र राषसा चोदयते महित्वना, 3148       |
| प्रचेतसः, 469                     | प्रथमं जायमानः उत्-यन् समुद्रात्  | प्र रिरिचे, 861                       |
| प्रचेताः, 4816                    | उत वा पुरीषात्, ८५०               | प्र वः अच्छा जुजुषाणासः अस्थुः        |
| प्रचेताः आङ्गरसः ४८१६             | प्रथम, 4403                       | अभूत विश्वे अग्निया उत वाजाः,         |
| प्रजनसम्, 1331                    | प्रथमजा ऋतस्य, ८६३                | 1859                                  |

| प्रवतः मरीचीः, ४४२५                  | प्रायणीय, 1879                  | बन्धु, 868; 4423             |
|--------------------------------------|---------------------------------|------------------------------|
| प्रवत्वती पृथिवी, 1929               | प्राये प्राये, 1292             | बभाज, 855                    |
| प्रवय, 4796                          | प्रावणेभिः, 1326                | वभूनुषी सहस्राक्षर, 864      |
| प्रवर्ग्य, 1879                      | प्रावृता जल्प्या, ४४५३          | वभ्रवः एते आशवः सोमाः, ४००२  |
| प्र वां घृतस्य निर्णिजो ददीरन्, 2740 | प्रावृषि, 2803                  | बप्तः, 3159                  |
| प्र-वृणोति भूयसः, 2761               | प्राशुपाद, 1850                 | वधुधूताः, 1905               |
| प्रवाजे चिन् नद्यो गांधं अस्ति, 2736 | प्रियं अभि पायः, 839            | वधुम्, २७११                  |
| प्रशस्तिपः, 1895                     | प्रियतमे, 2786                  | बहिः, 499; 892; 1282; 1314;  |
| प्रशस्तृ, 847                        | प्रियमेघः, 472; 3080; 3108;     | 1323; 1339; 2319; 2647;      |
| प्रशास्ता, 1283                      | 3549                            | 2648; 2658; 2678; 2756;      |
| प्रशास्त्रम्, 1280                   | प्रियमेघ, 826                   | 3119; 3156; 3579; 4437;      |
| प्र स मित्र मतों, 1357               | प्रियमेधम्, ३०८९                | 4438, 4782                   |
| प्रसवीता, 2739                       | प्रियमेघस्तुतम्, ३१०८           | वर्हिषः, 3119                |
| प्रसितिः, 1827                       | प्रियमेघस्तुता, ३१६६            | बर्हिषदः, ४३८७               |
| असितिम्, 1828; 4745                  | प्रियमेघाः, ३०८०                | बर्हिषि, 499; 2306; 2328;    |
| प्रसुवन्, 2712                       | प्रियमेधासः, ३०८१; ३५१३         | 2658; 3451; 4756             |
| प्रसूवरी, 4767                       | प्रियमेधैः, 3087                | बर्हिष्, ४४१                 |
| प्रस्कण्व, 472; 3478; 3488           | प्रियरथे, 807                   | बर्हिप्ठम्, ४९९; 1323; 4756  |
| प्रस्कण्वम्, ३०८२                    | प्रिया शर्म पितृणाम्, 2283      | बर्हिप्यती, 4756             |
| प्रस्तरम्, ४३८६                      | प्रेक्खम्, २७७१                 | बर्हिसदः, ४७५६               |
| प्रस्तार पंक्ति, 4798                | प्रेह्मिः, 1315                 | बल, 4429                     |
| प्रस्तुतिवाँन प्रयुक्तिः अयामि, ८३८  | प्रेष्टाम्, २७७२                | वलम्, 1289                   |
| प्रस्तोकः, 2287                      | प्रो त्ये अग्नयः अग्निषु विश्वं | बलस्य नपात्, 1284            |
| प्रस्तोक, 2283                       | पुष्यन्ति वर्यम्, 1888          | वलित्था, 828                 |
| प्रस्तोता, 1280                      | प्रोष्ठेशयाः, २७२७              | बलिहृतः 4821: 4822           |
| प्रस्वः, 2697                        | प्लतेः, 4431                    | बल्बजस्तुकाः, ३४८९           |
| प्रहोषिणः, ३५५६                      | प्लवं पक्षिणम्, ८८६             | बहिष्मते, 1884               |
| प्राङ्, 864                          | प्लायोगिः, ३०७७                 | बहुप्रचा निः ऋति आविवेश, 862 |
| प्राचामन्यो, ३४९७                    | प्लायोगि, ३१६८                  | बहुनां अवमाय, 1303           |
| प्राची वाशी इव, 3117                 | प्लाशि, 4815                    | बह्नीनां अपसां उपस्यात्, 511 |
| प्राञ्चं यज्ञं चक्म, 1309            |                                 | बार्हत प्रगाय, 3142          |
| प्राणमय कोश, 1859                    | फलिगम्, 539                     | बाहु, 4815                   |
| प्रातः, 1943                         | <b>फालाः, 1877</b>              | बाहुता न, 3575               |
| प्रातः जुपस्व, 1348                  |                                 | बाहुवृक्त, 1918              |
| प्रातः यजध्वम्, 1943                 | बद्, 3576                       | बाह् अस्राक्, 1875           |
| प्रातः सवन, 1331                     | वतः बतासि, 4383                 | बिसखा, 2315                  |
| प्रातः सबे, 1348                     | बत्, 1948                       | बीभत्सुः, 855                |
| प्रातयांव्यः, ४७३                    | बंधिरासः, 4018                  | बीरिटम्, 2705                |
| प्रान्धम्, 526                       | बन्धुः मे माता पृथिवी मही इयम्, | बीरिटे, 2705                 |
| प्राज्ञवीत्, 846                     | 863                             | नुध, 460                     |

| बुध्न, 829                         | बोधतम्, ३११२                                 | ब्राह्मणः, 4757                     |
|------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------|
| बुध्नम्, 511: 2297                 | वोधयन्तः, 2711                               | ब्राह्मण, 1873; 1879; 3088          |
| बुध्ने, 1824; 2694                 | ब्रघाः, 4396                                 | ब्राह्मणाः, ४३८                     |
| बुध्ने रजसः, १२८१                  | ब्रध्मम्, ३०८६                               | ब्राह्मणाच्छंसि, 1280               |
| बुध्न्यः, 2695; 2730               | ब्रध्मस्य, ३५१३                              | ब्रुवाणः, 2700                      |
| बुन्दः, 3532; 3535                 | न्नध्नस्य विष्टपम्, ४०५५                     |                                     |
| बुभुमिरे, 824                      | ब्रह्म, 863; 1846; 2676; 2700;               | भसम्, 4815                          |
| बुसम्, 4403                        | 2702; 3170; 3486; 4014;                      | भगः, 1895; 1908; 2702;              |
| युवत्-उक्थम्, ३१६५                 | 4452                                         | 2742; 4436                          |
| बृद्युः, 2280                      | ब्रह्मकृतः, 2684                             | मगः कनीनाम्, 851                    |
| वृबुः पणीनां वर्षिप्ठे मूर्धन् अधि | ब्रह्म-कृतिम्, 2681                          | भगं इव, 830                         |
| अस्थात्, २२८०                      | ब्रह्म जनानां य अविष्टम्, ३०८८               | भगं न, 3497                         |
| वृब्कम्, ४४०३                      | ब्रह्मणः, 1332; 2789; 4041                   | मगं विभजन्तम्, 1923                 |
| वृसयस्य, 2315                      | ब्रह्मणस्कवेः, 2251                          | मग, 443; 444; 445; 1286;            |
| वृसयस्य पाजम्, 2315                | ब्रह्मणस्पतिः, ४४३५                          | 1876; 1921; 2291; 2302;             |
| ब्सयस्य शेवः, 508                  | ब्रह्मणस्यति, <b>448</b> , 469, 1294;        | 2707; 3133; 4804                    |
| बृहतः, 1945                        | 1921; 2708; 4444                             | मगम्, 504; 2299; 2711; 4384         |
| बृहतः क्षत्रियस्य, 1835            | ब्रह्मणस्पतिम्, २७११; ३१५६                   | भगवती हि भूयाः, 864                 |
| बृहती इव सूनवे, 482                | ब्रह्मणस्पते, ४०२६                           | मगस्य, 822                          |
| बृहत्, 478; 1286; 3577             | ब्रह्मणे, 515; 2737; 2791; 4784 <sup>.</sup> | पजतना, 2731                         |
| बृहत् उक्षमाणाः, 1932              | ब्रह्मद्विषः, 1294; 1915; 3501               | भजेरथस्य, ४४२६                      |
| बृहत् पृथुः, 3503                  | ब्रह्मद्विषम्, 2305                          | घद्रं नो अपि वातय मनः, 4396         |
| बृहत् श्रवः ३९९१                   | ब्रह्मद्विषे, 1334; 2260; 2305;              | मद्रं भद्रम्, ३५६०                  |
| बृहदुक्थात्, ४४२१                  | 2803                                         | भद्रम्, 1947; 4441                  |
| बृहद्दिवः, 4789                    | ब्रह्मन्, 2692; 3172                         | भद्रा जनित्री अजीजनत्, 4800         |
| वृहद्देव, 4789                     | ब्रह्म पाहि, 2252                            | मद्रा लक्ष्मीः, ४४४१                |
| बृहद्देवता, 2773                   | ब्रह्मपुत्रं, 1308                           | मद्रा वस्त्रां, 820                 |
| वृहद्मामुः, ४५७                    | ब्रह्मवाहः, 2250                             | भद्रा वस्त्राणि अर्जुना वसाना, 1341 |
| बुहद्रथम्, ४६६; ४४17               | ब्रह्मवाहसम्, 2278                           | मन्दते, 1312                        |
| बृहद् वरूथम्, ३१३०                 | ब्रह्मवाहाः, 1342                            | भरत, 2248                           |
| बृहन् क्षयः, ३१२४                  | ब्रह्मा, 466; 847; 1280; 1879;               | मरतस्य, 1353                        |
| बृहस्पतिः, 485; 1872; 2332;        | 1833; 2655; 2681; 3103;                      | भरतस्य पुत्राः, १३५३                |
| 4025; 4394; 4768                   | 3125                                         | भरतस्य सूनवः, 1303                  |
| बृहस्पति, ४४४; 1294; 1298;         | ब्रह्माणः, 2709; 3125                        | भरता:, 2688; 3097                   |
| 2283; 4436; 4804                   | ब्रह्माणम्, 2278                             | मरतेभ्यः, 1892                      |
| बृहस्यतिम्, ८९४; ८९५; 1328;        | ब्रह्माणा इव, 1305                           | भरत् चक्रं एतशः, 1907               |
| 2657                               | ब्रह्मणि, 483; 870; 882; 1283;               | <b>मरद्वाजः, 4802</b> ; 4829        |
| वृहस्पतेः, 1865; 4819              | 2260; 2750; 2766; 3165                       | भरद्वाज, 4808                       |
| बृहस्पते चयसे इत् पियारुम्, ८९५    | ब्रह्मीः, ३९८५                               | मरद्वाजम्, 527                      |
| बेकऽनाटान्, ३५०५                   | न्नहाँदनम्, 1879                             | भरद् वाजम्, ३९९४                    |

| नृचक्षा, 4414                     | नेप्ट्रम्, १२८०                   |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| नृजित्, 1293                      | नेप्ट्रात्, ४४७                   |
| नृतः, 1294; 3148                  | नैवाशाखम्, 1351                   |
| नृतमानः, 1908                     | नोधस्, ८१०                        |
| नृतुः, 3509; 3556                 | नोधाः, 484; 486                   |
| नृतूः इव, 508                     | नो नाभिः सदने, 1834               |
| नृतो, 816                         | नौ, 3529                          |
| नृत्यन्ति, ३१५४                   | न्यक्, 3158                       |
| नृपाय्यम्, ३१५४                   | न्यङ्कुसारिणी, ४७९८               |
| नृपीतौ, 2674                      | न्यत्रये महिष्वन्तं युयोतम्, २७४७ |
| नृभिः, 814; 2678; 3457            | न्युप्ताः, ४४०२                   |
| नृभिः सुवीर उच्यसे, 2278          | न्योकसे, 438                      |
| नृष्यः, 523; 2673                 |                                   |
| नृमणः, 477                        | पक्तीः, 2684                      |
| नृमणाः, 4414                      | पक्थम्, ३१४४                      |
| नृ-मादनः, ३९८१                    | पक्थासः, 2665                     |
| नृमेधम्, ४४५१                     | पक्थे, 3473                       |
| नृम्णम्, ४९६; २७२८; ३१११          | पक्थे अहनि, 4428                  |
| नृम्णा, ४०१३                      | पक्वं आमासु अन्तः नि गवां इत्     |
| नृवता रथेन, 2318                  | दघषुः वक्षणासु, २३३१              |
| नृवत्, 3130                       | पक्व आमास्वनाः जनद् उग्नियासु,    |
| नृषत्, 1866                       | 1305                              |
| नृषाता, 2681                      | पक्षिणी हेतिः, 4817               |
| नृष्तः, ३०८५                      | पक्या, 1352                       |
| नृहा, 2731                        | पचतः, 1331                        |
| नृन्, 1890                        | पचत् शतं महिषान्, 2252            |
| नृन् अतिथीन्, 1924                | पचन्ति ते वृषमान्, ४४०४           |
| नेतरि, 1283                       | पचाति च, ३१६१                     |
| नेता, 2707                        | पन्न, 536                         |
| नेत्री, 1876                      | पज़स्, 842                        |
| नेदिष्ठं याम्याप्यम्, ३५२३        | पज्रहोषिणा, 2313                  |
| नेदीय इत् सृण्यः पक्वमेयात्, 4772 | पन्नाः, 812; 895; 3112            |
| नेम ढ इति त्वा आह, ३५७१           | पन्राया गर्भ, 4026                |
| नेमधिता, 2268; 2680               | पन्त्रियाय, 533                   |
| नेमानाम्, 2250                    | पन्त्रियेण कसीवता, 535            |
| नेमि ऋषवः, 3527                   | पन्ने, 807                        |
| नेषत्, 4830                       | पञ्च, 881; 1910; 2317; 4421       |
| नेष्टा, 1280                      | पञ्च-अरे, 857                     |
| नेष्टुः, 1283                     | पञ्च कृष्टयः, ४४२६                |
| नेष्ट्ट, ४४६; ४६६                 | पञ्च कृष्टिषु, 1281               |
|                                   |                                   |

पञ्च कृप्टीः, 4826 पञ्च क्षितीः मानुषीः, 2776 पञ्च क्षितीनाम्, 437 पञ्च चर्षणीः, 1951; 2660 पञ्चजनाः, 505; 1281; 2245; 4414; 4421 पञ्चजन्यया, 3500 पञ्च देवान्, ४४२२ पञ्चधीरः, ४०३५ पञ्चपादम्, ८५७ पञ्चयामम्, ४४२०; ४७९२ पञ्चरशिमम्, 1306 पञ्च संदुशः, 1288 पञ्च होत्नु, 1302 पञ्चाशत् कृष्णा नि वपः सहस्रा अत्कम्, 1839 पञ्चोक्षणः, 519 **पठर्वन्, 528** पद्रगुमिम्, 4417 पणयः, 837; 1873; 2256 पणि:, 884; 1338 पणि, 462; 1880; 4434; 4778 पणिम्, 509; 2276; 2304; 3455; 3528 पणीनाम्, 2656 पणीन्, 887; 3506; 4427 पण्यं पण्यम्, ३५२५ पतङ्गः प्राजापत्यः, 4823 पतङ्गम्, 4825 पतिः कनीनाम्, 489 पतिः यः उच्यते कृष्टीनां एकः, 3120 पतिः शतिनः पतिः सहस्रिणः, 3527 पतिः शुचायाश्च शुचस्य च, ४३९९ पतिम्, 2789 पतिवेदन, ३५५३ पत्तः जागार पत्यञ्च अति, 4401 पत्नीः, 828 पत्नीः वृषपिः जगम्युः, ८८३ पत्नीवतः त्रिशतं त्रीन्, 1318 पत्नीवन्तः, ३५६०

| पत्वभिः, 1888                |
|------------------------------|
| पथ:, 499                     |
| पथः एकः पोपाय तस्करः यथा,    |
| 3160                         |
| पथ:-पथ:, 2295                |
| पथिभिः, 862                  |
| पथ्याऽइव सूरेः, ४३८५         |
| पथ्या जनानाम्, २७७६          |
| पदज्ञाः, 4042                |
| पदपाठ, 3467                  |
| पदम्, 1895; 4435             |
| पदवी:, 2700                  |
| पदवीः कवीनाम्, 4038          |
| पदवीयमायन्, ४४४१             |
| पदा वसहः अभि एति रेहम्, ४०४० |
| पदे, 4837                    |
| <b>पदे गोः, 842</b>          |
| पद्येन रपसा, २७१८            |
| पद्वते, 828; 4820            |
| पनयन्ति, 2236                |
| पनस्यते, 1346                |
| पनस्यते अद्धा, 3576          |
| पनिप्नतम्, ४००९              |
| पनिष्ठः, 2312                |
| पन्थाः, 1865                 |
| पन्ये इत्, ३१६५              |
| पपुरिः, 473                  |
| पपुरिम्, 1847                |
| पप्रधानाः, १३५४              |
| पयते पयोभिः, ८६१             |
| पयसा, 2701                   |
| पयसि, 890                    |
| पयस्वती, 1310                |
| पयोभिः, 4000                 |
| पयोवृधम्, ४०५२               |
| परः, 1306; 2242; 2792; 4748  |
| परः गव्यृतिः, ३४९६           |
| परः – पर, 3113               |
| परं अन्तं पृथिव्याः, ८६३     |
| परमं पदम्, ४५३               |
|                              |

परमञ्ज्याः, ३५५१ परमे, मध्यमे, अवमे, 516 परमे व्योमन्, 864; 1894 परशः, 4009; 4413 परशुः यथा वनम्, 2807 परशोः इव, 1923 परस्याः, ४४२२ परस्याः परावतः, ४८३३ पराः परावतः, ४४२५ पराकात्, 4397 पराकात्तात्, 3558 पराके. 815: 2796 पराचै: 516 परातरं सु निर्ऋतिः जिहीताम्, 4425 परायति, ८९६ परावत:, 3084; 4430 परावति, 1939; 3484; 4006 पराऽवृक्, 4428 परावृक्तम्, 1855 परावृजम्, 526 परावृजं प्रान्धं श्रोणम्, 1288 पराशरः, 2667; 2668; 2807 परि अक्रमीत्, 1836 परि कोशं अर्पति, 821 परि गधिता. 813 परि घंसं ओमना वां वयः गात्, 2748 परि चित् मर्तः द्रविणं ममन्यात्, 4406 परिज्मन्, 1298; 1847 परिज्या वातः, 2708 परि णीयते. 1836 परितक्म्या, 1867; 4779 परित्तवस्यायाम्, 1867; 1869; 1907 परि तृन्धि आरया, 2307 परिदेवना, 869 परि द्यां सद्यः अपसः वभूवुः, 1858 परि द्यां जिह्नया अतनत्, 3522 परि धर्में सूर्यम्, 3096

परिधि, 4758; 4797 परिधिम्, 2690 परिपतिम्, 2295 परि पासतः, 26% परिपृतो अद्रिभिः, 821 परिप्रियः, 4015 परिभवन्ति विश्वतः, 863 परिमृवः, 863 परि मुशन्ति, 4408 परि याति, ४४५२ परि रोधना गोः. 539 परिवोतः, 862 परिशयानम्, 1843 परिस्नव:, 4028 परिह्वृता इत् अना, 3461 परिह्वृतिः, 2761 परीणसा, 872; 3533 परीयसे, 3472 परुच्छेप, ४५५ परुषे गवि, 2309 परुष्णी, 3527; 3559; 4448 परुष्णीम्, 2666 परुष्णयां कर्णा. 1926 परोक्षकृत, 869 परो निर्ऋत्या आचक्व, 4816 पर्चः, 2795 पर्जन्यः, 1947; 4025; 4768 पर्जन्य, 866; 1947; 2302; 2798; 3094 पर्जन्य-रेतसे, 2338 पर्जन्याय, 2799 पर्णयम्, ४७९ पर्णा मृगस्य पत्रधेः इव आरमे, ८८६ पर्फरीका, 4775 पर्वत: 2297: 3517: 4828 पर्वत, 461, 1876, 1921 पर्वतम्, ३५०१ पर्वतस्य, 1919; 2702 पर्वताः, 1340; 1914

पर्वताः नि अहासत्, 3101

पर्वतानाम्, 1316; 1843; 1948; 3162 पर्वतान्, 449 पर्वतान् प्रकृपितान् अरम्णात्, 1287 पर्वतान् बृहतः, 4425 पर्वतावधः, ३९९१ पर्वतासः, 1949 पर्वते, 475 पर्वतेन, 2260 पर्वतिभिः, 1860 पर्वतेभ्यः, 4436 पर्वशः चकर्त गां इव असिः, 4451 पर्शव:, 4407 पशीं. 3100 पलस्ति-जमदग्नयः, 1352 पलाश, 4767 पलाशे, 4800 पवयः, 884 पवस्व, 3961 पवा, 4042 पवि:, 1936; 4426 पवि. 3481 पवित्र, 458 पवित्रम्, 821; 2715; 3073 पवित्रवन्तः, ४०१७ पवित्रवन्तः वाचं परि आसते, 4017 पवित्रे, 3973; 3976; 4001 पविभिः, 2748 पविभ्यः, 874 पवीरवान्, 4426 पवीरवि, 3481 पैनीरु, 3480; 3481 पशवः, 1321 पञ्चं पुरुषम्, 4758 पशुम्, 4032; 4399 पश्चात्, 2754 पश्यन्तो द्यामिव स्तुभिः, 1832 पश्यात्, ४४४४ पश्येम नु सूर्यं उच्चरन्तम्, ४४२५ पश्येम सूर्यं उच्चरन्तम्, 2305

पश्वः सुधितेन बर्हणा, ८७१ पश्व इप्टी, 884 पस्त्यानाम्, 862; 2789 पस्त्यावति, ३१०५ पाक:, 854 पाकदुर्वा, 4390 पाकयज्ञाः, 450 पाकशंसम्, 2805 पाकस्थामा कौरयाणः, 3084 पाकेन मनसा, 2805 पान , 1827, 2650 पाञ्चजन्यः, 514; 2776; 4008 पाञ्चजन्यया, 2776 पाञ्चजन्यास्, 1351 पात्-अहसः, ३१२९ पात्रं द्रविणोदाः पिबतु द्रविणोदसः, 1304 पात्रं हारियोजनम्, ४९८ पात्राणि यूष्ण आसेचनानि, ८४८ पात्रेव भिन्दन्, 2807 पादः अस्य विश्वा भुतानि, 4754 पापत्वाय, 2784 पापधियम्, ८१७ पापाः, 895 पायवः, 1829 पायवे, 2289 पाय्मिः, 894 पारम्, 2315 पारया तुर्वशं यदं स्वस्ति,880 पासवतघ्नीम्, 2315 पारावतम्, ३५७२ पारावतस्य रातिष्, ३१६८ पार्थवानाम्, 2264 पार्थिवा, 1890 पाधिवानि, 838; 1946 पार्थिवानि रजांसि. 838 पार्थिवासः, 2300 पार्थिवे रजिस. 4388 पार्थ्यः, ४७६१ पार्ये दिवि, 2685, 2765, 3963

पार्य धन, 3556 पार्यद् वाणः, 3470; 3478 पार्ष्मि. 4815 पावक, 440 पाबीरवी, 3481; 4433 पाशशुम्नस्य. 2687 पाशान्, 1894 पाप्य, 481 पिठीनमें, 2263 पितर:, 520: 2312; 2662; 3466; 4387; 4436 पितंर स्वः, 4835 पितरम्, ८५९: ८६०; ४८३५ पिता. 2232 पिता इव सुनवे, 427 पिता मतीनाम्, 4021 पितुः, ४०१५ पितुः ऊघः, 1310 पितुः पयः प्रतिगृष्णाति माता तेन पिता वर्धते तेन पुत्रः, 2798 पितुः परमात्, 829 पितु, 891 पितृनाम्, 491 पित्भिः, 4393 पितृभ्यः ऊतये, 1283 पितृणां आपिः, 2258 पितृणां मन्मिः, ४४२४ पितृणाम्, 2687 पित्रोः, 4379 पित्रोः अपीच्यं नाम तृतीयम्, 4020 पित्रोः उपस्थे अग्निः उरुप्यत्, 1317 पित्र्याः घीः, 1341 पित्र्यामन् प्रदिशम्, 1308 पित्वो भिक्षेत, 837 पिविश:, 2802 पिप्पलम्, ८५७, ८६० पिप्रिये. 1347 पिप्र, 476; 515; 1289 पिप्रम, 1838; 1904; 2253; 3163

| पिप्रोः, 2256                     |
|-----------------------------------|
| पिव शुद्धमुदकम्, 864              |
| पिव सुतस्य अन्यसः अभिप्रयः        |
| 1925                              |
| <b>ि</b> गवा, 2676                |
| पिवा पिव, 1285                    |
| पिन्दना, 2282                     |
| पिशङ्गं द्रापि प्रतिमुञ्चते, 1875 |
| पिशङ्ग-रूपम्, 3166                |
| पिशा, 2662                        |
| पिशाचिम्, 819                     |
| पोपयत्, 3967                      |
| पीपिवांसम्, 1942; 2788            |
| पौयति त्वो अनु त्वो गृणाति, 834   |
| पीयूपम्, 4745                     |
| पीवः अन्नान्, 2779                |
| पीवरी इपः, 3144                   |
| पीवसा, 837                        |
| पीवानं मेषं अपचन्त, 4402          |
| पुंस:, 811                        |
| पुण्डरीकाणि, 4805                 |
| पुत्रः, 491; 2242                 |
| पुत्रः कण्वस्य, ३१०६              |
| पुत्रः यत् जानं पित्रोः अधिऽइयति, |
| 4406                              |
| पुत्रान्, 4422                    |
| पुत्रीयन्तः, 2787                 |
| पुत्रो न ह्रायांगाम्, 1891        |
| पुनः यतीव, 2757                   |
| पुनः समव्यद्विततं वयन्ती, 1305    |
| पुनानः वाचं इष्यति, ३९८४          |
| पुनानाः, 2323                     |
| पुमान, 2337; 4796                 |
| प्रः, 1839; 2251; 4835            |
| पुरः-योधः, २६८३                   |
| पुरः शारदीः, 817                  |
| पुरः हितः, 1311                   |
| पुरन्दरस्य, २६५४                  |
| पुरन्धः, 885; 1851; 1915;         |
| 2696; 2706; 4036                  |
| 2070, 2700, 7030                  |

| रू- <b>धी</b> ः, 2745              |
|------------------------------------|
| रु-धः, 2745<br>सुर-ध्या, 3511      |
| रुम्च्या, 3511<br>सुरम् + दर, 2654 |
|                                    |
| रुम्-दर, 3071<br>                  |
| रुवस्य, 2320                       |
| पुरस्तात्, 2744; 3077; 3158        |
| पुराणवत्, ३५२३                     |
| पुरा तनयित्नोः अचित्तात्, 1926     |
| पुरा तस्या अभिशस्तेरधीहि, ४९३      |
| पुरीषम्, 4403                      |
| पुरीषाणि, 2249                     |
| पुरोपात्, 1845                     |
| पुरीषिणः, 1930                     |
| पुरीविणम्, ८५७                     |
| पुरोषिणी, 1929                     |
| पुरोष्यासः, 1326                   |
| पुरु-अनीक, 2236                    |
| पुरु काव्या, 3174                  |
| पुरुकुत्सम्, 526                   |
| पुरुकुत्स, 879; 2670               |
| पुरुकुत्सानी, 1869                 |
| पुरुकुत्साय, 487; 2257             |
| पुरुकुत्सी, 3134                   |
| पुरुगूर्तः, 2269                   |
| पुरुणीथे, 482                      |
| पुरुतमा, 2754                      |
| पुरुत्रा, 2802                     |
| पुरुदंसम्, 1311                    |
| पुरुदंससा, 2320                    |
| पुरुदंसा, 2754                     |
| पुरुपन्थाः, 2320                   |
| पुरुप्रशस्तः, 2269                 |
| पुरुप्रशस्तं कतये, 3117            |
| पुरुप्रियः कविः, 1312              |
| पुरुप्रियम्, ४४०                   |
| पुरुप्रिये, 3128                   |
| पुरुमोजः, 2756                     |
| पुरुमायः, 1347                     |
| पुरुमाय्यम्, ३५०९                  |
| पुरुमित्र, 537; 4411               |
| Trian part and                     |

पुरुमीळहः, ८८७ पुरुमीळह, 1870 पुरुमीळहस्य, 836 पुरुमीळहाय, 1935 पुरुमीळ्ह, 3518 पुरुमेधः चित्, 4043 पुरुवाजाभिः, 2243 पुरुवारेभिः, 826 पुरुवीरम्, 2298 पुरुवीराभिः, 2268 पुरुवेपसम्, ३४५२ पुरुव्रतः, 3965 पुरुशाक, 2259; 2261 पुरुष:, 4752 पुरुष सूबत, 4751 पुरुषध्नम्, 531 पुरुषन्तिम्, 529 पुरुषन्त्योः, ३९९६ पुरुसंभृतम्, 3572 पुरु सम्मृतम्, 3504 पुरुस्तुतः, ३१६७ पुरुस्पृहं कारं विभ्रत्, 3974 पुरुहन्मन्, 3515 पुरुद्भतः, 881; 2269; 3125 पुरुहूत, 879; 2678; 4413; 4828 पुरू, 1891 पुरूचीः, 4394 पुरूरवसे, ४६० पुरूरवा, 4762 पुरूवसो, ३५८१ पुरोहाश, 1330 पुरोडाशम्, ३१६१ पुरो न शुभाः, 1914 पुरोळाः, 2664 पुरोळाश, 1348 पुरोळाशम्, 1857 पुरोहितः, 482; 3155; 4769 पुरोहित, 1872 पुरोहितम्, 424 पुरोहितिः, 2765

भरद्वाजवत्, 2322 भरद्वाजाय, 2248; 2267; 2291; 2320 भरद्वाजेषु, ४८२; २२४३ भराणाम्, 3176 मरामहे, 3544 भराय, 3119 भराय सानसि, ४०४८ भरे, 2279; 2658 भरे कृतम्, 818 भरे भरे, 516; 2762 मरेषु, ३४८५ भलानसः, 2665 भवन्तीः, 1319 मवा, 840; 1834; 2655; 2682; 2684; 2686; 2723 भागधेयानि, ३४९३ भागम्, ८०१ मात्वक्षसः, ८३२ भानुः, 2748 पानुः शुक्रेण शोचिषा व्यद्यौत्, ४०२९ भूम अभि, २२७० मानुना, 1290; 2657 भानुम्, 1835 भारत, 1284 भारता, 1327 **मारती, 452; 893** भारती भारतीभिः संजोषा, 1315 मारतो, सरस्वती, इला, 1314 भार्म्यश्वः, 4774 भार्वरस्य, 1845 मासद्, 4815 भासाकेतुम्, 4396 भास्वती, 1310 भिनत् ओदनं पच्यमानः परः गिरा, 3515 भिनद , 4751 भिषक्, 4053 भिषज्यतं यत् आतुरम्, 3144 भीमः, 839; 4828 मीमं गाम्, 3541

भीपारजत 3567 मुज्युः, 2749 भुज्यं न, 1852 भुज्युं पूर्व्यम्, ३४५८ भुज्यु, 529; 536; 2318; 3089 भुज्यम्, 525, 538, 2747, 4433 भृतिजोः, 3982 भूवींण, 820 मुवः आशाः अजायन्त, ४४४४ मुवद्-वसु, 3135 भुवनस्य गोपाः, २७२० भुवनस्य नाभिः, ८६३ भुवनस्य रेतः, 863 भुवना भवित्वा, 1295 भ्वने विश्वे अर्पितः, 2311 भवनेष अन्तः, 862 भूः जज्ञे उत्तानपदः, ४४४४ भूतं च भव्यं च, 4425 भृतं देवानां अवमे अवोभिः, 889 भुना, 4453 मुमनः, 2330 भूमा, 2695 भूमा पृष्ठ इव रुरुहुः, 1889 भूमि:, 2283 मृमि, 854 भूमिम्, 1948; 2325 भूम्यस्य, 1914 मृम्याददे, ३९९८ मृयसा वस्नं अचरत् कनीयः, 1849 पृरि अक्षः, 1296 मुरिजोः, 4015 भूरि ज्योतींषि, 3499 भूरिघायसम्, ३९८२ भूरि नाम वन्दमानो दघाति, 1885 मूरिवारम्, 3492 भूर्णयः, 3569; 3575; 4017 मूर्णयः सोमः, 3976 मृगवः, 814; 832; 2246; 2665; 3081; 4046; 4386

भृगवं रातिम्, 483 भग, 539, 1839; 3578 भृगु-वत्, 3449 भृतिम्, 3506 भुमात्, 2646 भृष्टिमता वधेन, 478 भेजानासः वृहत् दिवस्य रायः आकाय्यस्य दावने पुरुक्षोः, 1953 भदं एभि जघान, 2687 भेद, 2687 भदम्, 2687; 2764 भेदस्य, 2667 भेपजम्, 3137; 4381 भेषजेभिः भिषक्तमम्, 1300 मोजः, 3517 भोजनम्, 1946 भोजनानि, 2672 मोजस्येदं पृष्करिणीव वेश्म, 4718 **प्रात:**, 1349 भ्रातः अगस्त्य, ८७६ **भाता, 867; 4769** भाता इन्द्रस्य, 2309 मंत्र, 1879 मंहना, 3988 मंहनेऽस्थाः, ४४२८ मंहिप्ठः, 3124 मंहिप्ता, 2327 मंहिप्डाय, 481 मक्षः, 1871 甲钉, 3166; 4428 मझ, 1869; 3542 मझुतमेभिः अहभिः, ३९९५

मखः, 538; 824; 2330

मख: न. 3979

मद्धापसे, ५९९८

मखेभ्यः, 2323

मख, 3999 मखम्, 4046 मगन्दः, 1351 मघवत्, 462 मघवत्सु, ३४७४ मघवद्भ्यः, 2755, 2786 मघवन्, 478; 480; 482; 870; 3484; 4777 मघंवा, 876; 3581 मघवानः, 513 मघवानम्, 1346 मघवाना, ८८८ मघानि, 1892 मधोन:, 2778 मघोनाम्, 2327 मघोनीः, 1873 मघोनी, 462 मङ्गलम्, 1307 मज्मना, 2761; 3580 मण्डुकाः, 2799; 2800 मण्डुकाः इवोदकात् मण्डुकाः उदकात् इव, 4818 मण्ड्क्या, 4390 मतयः, वाचः, सुष्टुतयः, 4760 मतिः, 3129 मतिः समजैः, 4016 मतिभिः, 2701; 4378 मतिम्, 2772 मतीनां च साधनं विप्राणां चाधवम्, 4399 मतीनाम्, 2659 मती पवसे, 3978 मत्थाः, ४०१५ मत्सथा, 890 मत्सरः, 880 मत्सराः, ८२३ मत्स्ना, 4815 मत्स्व, 3100 मथित:, 2289 मधीनां अग्रे, 3486

मदः, 881

मदाः, 3471

मदाय शवसे वावृधे, 497 मदाय शुम्मसे, ३९६४ मदिन्तमं य ईमहे, 3121 मदे. 2760 मदेरू, 4776 मदे सुशिप्रम्, 3504 मद्रयद्रिक्, 2260 मद्रिक्, 881 मध्, 445; 1344; 1863; 4436 मध्जिह्नम्, 441 मधुना धृतेन, 841 मघुपेयः, 2276 मधुमत् पुनः आऽनयनम्, ४३९८ मधुमत् मे परायणम्, ४३९८ मध्मत्या नः कशया, 841 मधुमन्तः, 2788 मधुला, ८९७ मघुवर्णा, ३१५३ मध्विद्या, 897 मधुरचतं कोशं जिन्वन्, 3973 मधुश्चुतं कोशम्, 3980 मघुहस्तः, 1887 मध्नाम्, 535 मध्युवा, 1940 मधौ न मक्षा आसते. 2684 मध्यंदिन, 1943 मध्य आ पस्त्यानाम्, ८६२ मध्यम, माध्यमिक, 4392 मध्यमासु मातुषु प्रमे, ४०१३ मध्या कर्तीविततम्, 532 मध्वः, 2732; 2780; 4454 मध्वं रसम्, ३४८५ मध्वादः, ८६० मनः न तिग्मं द्रवन्ता, 4420 मनवे, 466; 528; 1904; 3115; 3124; 3143 मनसस्पतिः, ३९८३ मनसा, 495; 1918; 2744; 2745 मनसा ये विपश्चितः, ८६३ मनस्यवे आस्त्रबुध्नाय, 171/3

मनांसि सं जानताम्, 4837 मनामहे. 3485 मनीषा, 2324; 2678; 2693; 4035; 4405 मनीषाम्, 1830 मनोषिणः, 3088; 3450 मनुः, 496; 1850 मनु, 460; 826; 2259; 2753; 3097; 3477; 4391; 4392; मनु आङ्गिरस और ययाति, 461 मनुम् समावतम्, 528 मनहिंत:, 2249: 3133 मनुषः अपत्यम्, ३४७२ मनुषे गाः अविन्दत्, 1902 मनुष्पिता, 3500 मनुष्याः, २७७४; ४७९७ मनुष्ये, 1310 मनुष्येभिः देवैः इला, 1315 मनुष्वत्, 471; 1897; 3449 मनुष्वद्, 1336 मनोः वृघः, ३५६८ मनोजवा, 1317; 2746 मनो जविष्ठम्, 2243 मनोजवेषु असमा बभूवुः, ४४४३ मनोजुवः, ८८५ मनोता, 2231 मनोमय कोश, 1859 मनो यत्र वि तत् दघुः विचेतसः, 3121 मनोरपत्ये, 490 मन्त्र, 860; 2715 मन्त्रकृताम्, 4055 मन्त्रम्, 2655 मन्त्रयन्ते, 856 मन्थम्, ४५८ मन्दसाना, ३५४१ मन्दत्-वीराय, 3511 मन्दानः उद्वुषायते, 3992 मन्दिने, 515

मन्द्रः, 2655 मन्द्र, 3525 मन्द्रजिह्नम्, 894; 1834; 1898 मन्द्रजिह्ना, 831 मन्द्रस्य, 2272; 3175 मन्धातारम्, ५२७ मन्धातुः, ३१७५ मन्म, 1831; 4830 मन्मनि, 4384 मन्यमानाः, 895 मन्यवे, 2251 मन्यु, 2768 मन्युम्, 517; 2737 मन्ये त्वा च्यवनं अच्युतानाम्, ३५६४ मन्योः, ४७४५ मन्यो, ४४५४ ममता, 2243 ममत् चन, 1842 ममत्तन, 4827 मम द्विता राष्ट्रं क्षत्रियस्य विश्वायोः 1868 मम पुत्राः शत्रुहणः, मे दुहिता विराद्, 4813 ममे, 1949 मया कृणवः वीर्याणि, 3571 मयुः, 2801 मयुखैः, 2793 मयूर-रोमभिः, 1344 मयोमुवः, 2798 मयोपूः, ८६६ मरोचीनाम्, 4825 मरुतः, 453; 459; 471; 477; 487; 503; 876; 1876; 1904; 2252; 2657; 2720; 2783; 3102; 3131; 3487; 3544; 4004; 4025; 4768 मरुतः जज्झतीः इव, 1926 मरुतां अनीकम्, 2288 मरुतां इव स्वनः, 4013

मरुतां गणम्, 445 मरुतां पित्रे, 531 मरुताम्, 1864 मरुत्, 467; 468; 469; 502; 1336; 1345; 1906; 1921; 2706: 2761 मरुत्तम, 886 मरुत्वतः, 1915 मरुत्वत्, 1951 मरुत्वन्तं सख्याय हवामहे, 515 मरुत्वन्नो भवतु इन्द्र ऊतीः, 513 मरुद्भिः, 449; 876 मरुद्भिः इन्द्र सख्यम्, 3564 मस्द्भ्यः वायवे मदः, 3982 मरुद्वधाः, ४४४८ मर्तः न वृत तत् वसः, 4046 मर्तभोजनम्, ४९७; २७०२; २७७८ मर्तस्य गावः, 2265 मर्तेषु अन्यत् दोहसे, 2322 मर्त्यः दभनेताः, ३५७७ मत्यं दुविद्वांसम्, 2785 मर्त्यकृतम्, ३१३२ मर्त्यासः, १३३३ मत्येषु, 1824 मर्मन्, ४७४५ मर्माणि, 2338 मर्मुजन्त, 821 मर्मुज्यन्ते, 3964 मर्यः, 877 मर्याः, 2728 मर्यो न शुभः, 4038 मशरशार, 3097 मस्तिष्क, 4815 महः, 2702 महः द्रुहः, 1852 महः पितुः जनितुः, 1353 महः यन्तः सुमतये चकानः, 2265 महः राये चितयन्, 1895 महते सौभगाय. 861

महत्, 1309 महत् तत् उल्वं स्थविरं तत् आसीत्, 4418 महत् देवानां असुरत्वं एकम्, 1354 महत् नाम गुह्यम्, ४४२२ महया, 2677 महां अनीकम्, 1831 महाँ अमन्नो वृजने विरिप्श, 1340 महानाम्, ३५५५ महान्, 3125 महापंक्ति, 4799 महासतोब्हती, 4799 महिः सप्रयः शर्म, ४०२८ महिकेरवः, 472 महि तमः, 2777 महित्वा, ८६१ महिमघस्य राघः, ८०८ महि-महित्वम्, 1297 महिरत्न, 830 महिष:, 1294 महिष, 829 महिषाणां अधः माः, 1903 महिषा त्रि शतानि, 1903 महीं सहस्रघारां बृहतीं दुदुक्षन्, 4446 मही, 831; 1922; 1944; 2728 महीनां जनुषे पूर्व्याय, 1919 महीभिः शचीभिः, 3125 महोम्, 2271 महे गविष्टये, 4007 महेतने, 3153 महेनदि, 3527 महे रणाय चक्षसे, 4380 महो दिवः, 2700 महोभिः, 3518 महा. 861 माः, 1903 मॉश्चत्वे, 4043 मांसिधक्षाम्, ८४८ मा-अतथा-इव, ४९८

मा अनाः स्थः नः अरातयः, 4424 मा-अप स्फरीः, 2317 मा अस्य त्वचं मा शरीरम्,4390 माघोनं शव:, 2274 माघोनम्, ४७७७ मा चिद् अन्यत् विशंसत्, 3071 मातर:, 2279 मातरं पुरः, 4835 मातरं भूमिम्, 43% मातरम्, 4835 मातरा, 807; 831 मातरा पुनः पुनः नव्यसी कः, 1317 मातरा भरति गोः, 1847 मातरिश्वना, 4009 मातरिश्वने, 832 मातरिश्वन्, ४९२; ३४८२; ४७४७ मातरिश्वा, 509; 829; 895; 1332 मातरी, 115/1 मातलिन, 4386 मातली, 4386 मातवै हिन्द् इति, 861 माता, 889; 1354; 1922; 2232; 4786 माता गर्वा ऋतावरी, 1874 मात् , 3544 मात्ः दिधिषुम्, 2309 मात् पित्ः, 2251 मातुभ्यः, 437 मातृः जनयत, 511 मातृन्, 4409 मा ते एनस्वन्तः भुजेम, 2773 मात्रोः, 1311 मा दध्म, 2731 माघव. 445 माध्यंदिनस्य सवनस्य, 1348 माध्यंदिन सवन, 1331 माध्यन्दिनस्य सवनस्य, 3173 माध्यन्दिने सबने, 2284 माध्वी, 888; 1870; 2745 माघ्वी मम श्रुतं हवम्, 1941

मानः, 2692 मानस्य सुन्:, 894 मा निर्माक, 3542 मानुषस्य, 539 मानुषाः, ४५७ मान्याणाम्, 2232 मानुपाय, 537 मानुषा युगा, 3973 मान्षीः मन्पः, ४४५२ मान्वीणाम्, 2253 मान्पी विशः, 1318 मानुर्पपु विधु, 2745 मानुषे, 1327 मानुषेमा युगानि, 517 मानेन, 1950 मा नो गयं आरे अस्मत् परा सिचः, 4024 मा प्र गाम पथः वयम्, ४४२४ मामतेयम्, ८३८; १८२९ मा मर्थिप्टम्, २७५५ मामहन्त = ममहन्त, 2720 माम्प उच्चा युवतिर्वभृयाः प्रजायस्व प्रजया पुत्रकामे, 4831 मामुजे, 2680 मायया, 1330; 1856; 2808 मायया वाव्घानम्, 2259 मायाः, 1884; 2278; 4445 माया, 2792; 4823; 4824 मायात्म् = मा अयातुम्, 2806 मायाभिः, 1339 मायाम्, 1949 माविन:, 480; 843; 2760 मायिनं मुगम्, 496 मायिनम्, 439 मायिनी, 1923 मायिन्, 1918 मा रधाम द्विषते सोम राजन, 4794 मा रीरिषः, 2774 मारुतम्, 2291 मास्तस्य, 1915

माडींकम्, 2762 मार्तण्ड, ४४४५ मा श्रिपत्, 848 मासस्य पाथः शरदश्च, 2779 मासाः, 2271 मासा, 2269 मासि अक्तून, 4384 मासि मासि, 4420 माहं राजन् अन्यकतन भाजम्, 1298 माहिनः, 870 माहिनं वयः, 3498 माहिनम्, 837 मितज्ञवः, 2760 मितज्ञभिः, 2786 मितद्रवः, 2703 भित्र:, 506: 1884: 2293: 3133; 4004: 4025: 4768 मित्रः-वरुणः, 2720 मित्र, 429, 443, 444; 465, 469; 815; 1297; 1314; 1835; 1876; 1936; 2244; 2703; 2706; 2707; 2708; 3131; 3154; 3156; 3461; 3562; 3575; 4436; 4837 मित्रऽअतिथेः नपात्, 4408 मित्रक्वः, 4751 मित्रपति. 876 मित्र-महः, ३१३४ मित्रम्, 504; 4379 मित्रयुजः, 891 मित्रयोः, 2303 मित्रयोः वरुणयोः, 2742 मित्रयोः वरुणयोः प्रियम्, 2303 मित्र-वरुण, 453 मित्र, वरुण, अग्नि, 531 मित्रस्य गर्भः, 2288 मित्रस्य यायां पद्मा, 1937 मित्राऽइव, 4775 नित्राय, 823; 2735 मित्रायुवः, ८७८

| मित्रावरुण, 430; 446; 465     |
|-------------------------------|
| मिनावरुणा, 838; 1921; 2293    |
| 2700; 2720; 2735              |
| मित्रासः न, 836               |
| मित्रेरुन्, 880               |
| मित्र्यम्, 1950               |
| मियती, 2783                   |
| मिषस्तुरः, 2680               |
| मिथदृशः, 459                  |
| मिथुन, 817                    |
| मिचुनाः त्रयः, 1870           |
| मिथुना, 2808, 4745            |
| मिथुनासः, 856; 1917           |
| मिथुनी, 883; 4748             |
| मिनन्ति, 2325                 |
| मिनाति, 2766                  |
| मिमाति मायुम्, ८६१            |
| मिमाय सलिलानि तक्षती, 864     |
| मिमीत इत्, 3117               |
| मियेघ, 882                    |
| मिषन्तम्, ८६१                 |
| मिहो नपातम्, 1908             |
| मीदुषः, 3579                  |
| मोदुषे, 823                   |
| मीद्वः गातुम्, 4028           |
| मीलहुषः, 2707; 4834           |
| मीलतुष, २६६०                  |
| मीलहुषी, 1931; 2660           |
| मीलहुषे, 2772                 |
| मीलहुष्टम, 2660               |
| मीलहुष्मती इव, 1930           |
| मीलहुष्यत्, २६६०              |
| मीलहे, 1839                   |
| मुझीजयेव पर्दि उत्सिनाति, 812 |
| मुचध्वं अश्वान्, ८७६          |
| मुचाति, 1304                  |
| मुदः, 4055                    |
| मुद्गलः, ४७७४                 |
| मुद्गलानी, 4773               |
| मुनि, 3127; 4801              |
|                               |

| मुनीनाम्, 3127                   |
|----------------------------------|
| मुमुह्चः, 828                    |
| मुमुरिघ, ४४४६                    |
| मुमोचतम्, 3547                   |
| मुपायंति, 817                    |
| मुपायत्, ४८४                     |
| मुप्कयोः वदः, ४४१०               |
| मुप्टिना, 3536                   |
| मुप्टिहा-इव हव्यः होतृषु, ३१३७   |
| मुहु:, 1337                      |
| मुहुः श्रथ्ना, 4821              |
| मूरा अमूर न वयम्, ४३७५           |
| मूर्धन् यज्ञस्य, ३९७७            |
| मूर्घा, 2249; 4748               |
| मूर्घा कवी, 3527                 |
| मृघानम्, 861                     |
| मूलम्, 1334                      |
| मूषः, 4407                       |
| मूषो न, ४४०७                     |
| मुषो न शिश्ना, 519               |
| मुक्तवाहसे, 1896                 |
| मृक्षः, 3504                     |
| मुस, 3526                        |
| मृगः, 496; 838; 1941; 3167;      |
| 4828                             |
| मृगं न वाः मृगयन्ते, ३०७८        |
| मृगयम्, 1838; 4417               |
| मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः, 482 |
| मृगो न हस्ती, 1839               |
| मृज्यते, ३९९०                    |
| मृत्यु, 4394                     |
| मृत्यु-बन्धवः, ३१३१              |
| मृघः, 4455                       |
| मृद्यवाचः, ८७९                   |
| मृद्रेम्यः, ३४५३                 |
| मुलता, 2304                      |
| मृलता = मृलत, 2737               |
| मृलय, 1877                       |
| मृलयद्भ्याम्, ६२२                |
|                                  |

मुलयाति, 2771

मृला मृलय, 2774 मुलीकाय, 4808 मेथति, 3457 मेद:, 1325 मेदसः, 1325 मेघसातये, 3176; 3511 मेघसाता, 2784 भेघसातौ, ३५१८ मेघातिथिम्, ३१०९ मेघिराणाम्, ४७५० मेधिसय, 2770 मेघिससः, ३४५० मेथे, 3477 मेघ्य, 3482 मेध्य-अतिथिम्, 3081 मेध्यातिथिः, 3076; 3473 मेध्यातिथे, 3166 मेध्यातियौ, 3477 मेना, 1905; 1906 मेनाम्, ४७८४ मेने. 1305 मेपम्, 474; 3567 मेहत्नु, 4447 मेहत्न्वा, 4449 मेहन, 4815 मेहनास्ति, 1911 मैत्रा-वरुणः, 2691 <sub>28</sub> मैत्रावरुण, 1280 मोकी, 1304 मोघम्, 2806; 4817 मोदाः, ४०५५ मो पु अद्य दुईणावान् सायं करत्, 3079 मो षु णः मृत्यवे परा दाः, ४४२५ मौजवतः, 4408 म्लातानि चर्माणि, 3489

यः, २७२७ यः अस्कृधोयुः अजरः स्यः वान्, , २२५९ यः इतः वृप्टे ईशे टिग्नयः, 4018 यः इमा विश्वा भ्वनानि जुहत्, 4452 यः एव इदं इति ज्रवीति, 2308 यः तत् न वेद, ४६४ यः तुग्रये सचा, ३१६५ यः वां स्तवत् 2313 यः सखिभ्यः सख्या आविवाय, 4378 यं ते श्येनः पदा अभरत्, 3543 यं त्वा अघ्न्याः अध्यन्पतः, 4023 यंसत्, 894 यं सुरिः अधीं पुच्छमानः एति, 2646 य इत् तद् विदुः, 864 य ई आहुः सुरभिः निर्हर इति, 848 य ई चकार, 862 य इ ददर्श तस्मात्, 862 य उक्थेमिर्न विन्धते, 3478 य एष स्वप्न नंशनः, ४४५९ यकृत्, 4815 यस, 452 यस-दुश:, 2730 यक्षवाः, 2667 यक्षि, 2664 यम्रः, 2665 यहमं हृदये निघत्ते. 808 यक्ष्मध्नम्, ४८१५ यच्छा, 2661; 2682 यजतं पस्त्यानाम्, 2295 यजत, 1918 यजत्राः, 2732 यजना, 884; 894; 3491 यजमान, 466 यजाते, 2794 यजिष्ठः, 1323 यजुः, 4757; 4830 यज्ञः, 2664 यज्ञः मन्त्रः, ब्रह्म, 4418 यंज्ञं वर्धय, 4804 यज्ञ, 4431

यज्ञन्यम्, ४७७८ यज्ञम्, 434; 1309; 1325; 1332; 4835 यज्ञवाहसे. 1320 यज्ञस्य, ४२४ यज्ञस्य गुह्मां जिह्नाम्, ४४२० यज्ञस्य वा निशिति वा उत् इति वा, 2247 यज्ञात्, 4756 यज्ञा-यज्ञा, 873 यज्ञासाहम्, ४३९६ यज्ञियासः, 2236 यज्ञियेभ्यः, 825 यज्ञेभिः, 2232 यज्ञै: वा. 503 यतः परि जारः इव आचरन्ती, 2757 यतते सूर्येण, 513 यतये, 2658 यतरत् ऋजीयः, 2805 यत्, 4004 यत् अति उपजिद्धिका यत् वप्रः अतिसपीते, 3579 सत् अन्नेन अतिरोहति, 4753 यत् अस्मृधेथां त्रेघा सहस्रम्, 2329 यत् इन्द्रं आजहातन, ३१०५ यत् ई बिग्नतः, 1922 यत् क्रत्वा नः शरदः पृणीधे, 2738 यत् च दुष्टरम्, ८२५ यत् चिकेत सत्यम्, ४४२३ यत् जातं यत् च जन्त्वम्, 3551 यत् जायमानः पित्रोः उपस्थे, 2238 यत् ते जामित्वं अवरम्, 4422 यत् ते ... मनो जगाम दूरकं तत् त आवर्तयामसीह क्षयाय जीवसे, 4424 यत् द्रे सन् इह अमवः, 1321 यत् पदं निघान्यम्, ३५२२ यत् पर्वते न समशीत, 481 यत् पुरुषं व्यदधुः, ४७५७ यत् प्राक्षिणः पितरं पादगृह्य, 1842

यत्र अमदत् वृषाकपिः अर्थः मत्सखा. ४४५८ यत्र अहं अस्मि ताँ अव, 3529 यत्र वहनिः अभिहितः, 1924 यञा = यत्र, 2739 यत् समुद्र आहितः, 4004 यत् सूर्यं दिवि आरोहयन्ति, 1835 यत् स्या अहं त्वं, त्वं वा पा स्या अहम्, 3452 यथा, 1944 यथा कार्य्मन् वाजीन्यक्रमीत्, 3986 यथा त्वा अभीवर्तः अससि. ४८२२ यथा पूर्वं अकल्पयत्, 4836 यथा पूर्वे देवाः, 4837 यथा यथा पतयन्तः वि - येमिरे, 1876 यथावशं तन्वं चक्रे, 2798 यथा विदे. 3512 यदा ते मतों अनु मोगमानड्, 4379 यदा मा आगन्, 863 यदि अश्रातः ममत्तन, 4827 यदी, 874; 1317; 1318 यदी गणस्य रशनं: अजीगः, 1882 यदीमह त्रितो दिवि उपघ्माता इव धमति, 1891 यदी मातरो जनयन्त विह्नम, 1335 यदु, 1906; 3115 यदुम्, 466; 480; 2257; 2277; 3086; 3103; 4417 यदी, 3114; 3456 यद् अन्य-रूपः समिथे बमूच, 2797 यद् इव अस्मि, ८६३ यद् गोत्रा, 1291 यद् घा सत्यं उत् यत् न विदा, 4803 यद् ब्रह्मणि राजनि वा, 521 यन्तासि. ३५३८ यन्ति मातरः, ५०८ यन्नीक्षणं मास्पचन्या उखायाः, ८४८ यमं वैवस्वतम्, ४४२४ यम, 2312

यम, यमी, 4391; 4392 यमस्य, 468; 4420 यमस्य भुवने, ४६५ यमा, 1305 यमाय मृत्यवे, 4817 यमिष्ठा, 2324 यमुना, 2667; 4448 यमुनायाम्, 1927 यमेन, 2690; 2692 यमेन ततं परिधि वयन्तः अप्सरसः उप सेदुः वसिप्ठा, 2690 यमो नो गातुं प्रथमो विवेद, 4385 यमो ह जातो, यमो जनित्वम्, 489 यमौ, 2312 यम्याः 1847 यया ज्योतिः न विदासि, ३९८६ ययातेः नहुप्यस्य बर्हिषि आसते, 4430 यवं इव, 4436 यवं चित्, 4797 यवं यवम्, ३९९५ यव-आशिरः, 892 यवमन्तः, ४७९७ यवम्, ३५३७ यवयु: 3536 यवसे, 3650 यवसेषु, ३५५७ यवाशिरः, 3556 यविष्ठः, 829; 2655 यविष्ठ, 834 यविष्ठम्, ४७१ यविष्ठ्य, 471 यवेन पिपिशे, 4010 यन्या, ८७८ यव्यावत्याम्, 2264 यशः, 456; 3581 यशस्वान्, 4396 यस्मिन् हस्ते, 2266 यस्य त्यत् शम्बरं मदे, 2274 यस्य बाह्, 4790

यस्याः पर्वाणि सख्याय विव्ये, 1846 वामतमा, 3523 यस्यां उशन्तः प्रहराम शेपम्, ४४५७ यह:, 1309; 2252; 3496 यहो, 3545 यहः, 1309; 1310; 2654 यहं न, 1845 यह्ना इव प्र वयां उज्जिहानाः, 1882 यह्नी:, 492; 1309; 3985 यह्री, 831 यही नारी न रोदसी सदं नः, 4707 यद्वीभिः, 1310 यह्नीषु ओषधीषु, 2731 याजुषी पंक्तिः, 1915 याजुषी पंक्ति, 1840 यातयञ्जनः, ८२२ यातयमानः अधि सानु पृश्नेः, 2237 याति, 3969 याति अग्निः आ रोदसी, 4379 यातुजूनान्, 4743 यातुघानः, 2806 यातुघान इति, 2806 यातुषानान्, ४६५; ४७४३ यातुघान्यः ४७४३ यातुपावान्, 4743 यातुमतीनाम्, 819 यातुऽमतीनाम्, 4743 यातुविद्, 4743 यात् नु द्यावः ततनन् यात् उषासः, 2773 यादमानः, 1340 यादृश्मिन् घायि तं अपस्यया विदत्, 1919 याद्रः, 2672; 3076 याद्वम्, २६७२ याद्वानी राधीसि, ३१०० याद्वानाम्, 2672 याभिः परिज्मा तनयस्य मञ्मन्, 524 यामः, 877; 4396 यामनि, 873; 4451 यामन्, 2741

यामाय, 467 यामासः, १८८६ यावयद् द्वेषसम्, 1874 यावयद् द्वेषा, 530 यावयन्तु = यवयन्तु, 2711 यावीः अरहं शूर मत्यै परिवृणिक्ष मर्त्यम्, 814 यासि दूत्यां सूर्यस्य, 2311 यासिष्ठम्, २७४६ यासु, 2718 युः, 4410 युक्तग्रावा, 1315 युगस्य खे, ३५५४ युगानि, 531 युजः, 3543 युज्यं पयः, 2306 युत्सु, 2760 युध्यामधिम्, 2669 युजनते, 2681 युयुतम्, ३१११ युयोधि, 1284 युयोतन नः अहसः, 3129 युवं च्यवानं सनयं यथा रथं पुनर्युवानं चरवाय तक्षयुः, ४४१० युवं महानि प्रथमानि चक्रथुः, 2331 युवतयः, ४४०५ युवतिः, 2644 युवतिम्, 4395 युवतीः, 1842 युवत्योः, 2294 युवनाश्व, 3175 युवयूः, 1867 युवशा, ८४४ युवा अकुमारः, ८४० युवार्कुः, 2745; 2747 युवाकु, 448 युवाकोः, 2746 युवाम्, 4398

युवोः अस्कृषोयु, 2326

युवाः हि नः सख्या पित्र्याणि, 2752 युप्मे इत् वः अपि प्यसि सजात्ये, 3130 युप्भोतः, 2733 युथम्, 1863 यूनः, 3137 युने, 4405 यूपल्रस्काः, 847 यूपात्, 1884 यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः, 2696; 2722; 4040 ये अस्या, ये अङ्ग्या, ८९७ ये अर्वाञ्चस् तान् उ पराचः आहुः, 658 ये ते मदा आहनसो, 4020 ये ते हवेभिः वि पणीन् अदाशन्, 2673 येन गौः अभीवृता, 861 येन पुष्टस्य पुष्टम्, ४४२२ येन वस्यः अनशामहै, 3157 येन स्मा सिनं भरथः सखिम्यः. 1357 ये पत्वभिः शफानां त्रजा मुस्त गोनाम्, 1888 ये पराञ्चस् तान् उ अर्वाचः आहुः, ये बहिषदः सुतस्य पित्वः स्वधया भजन्त ते इह आगमिष्ठाः, 4388 ये मनु चकुः उपरं दसाय, 2259 ये वा भद्रं दूषयन्ति स्वधामिः, 2805 येषन्ती, 1352 येषां वाचि भद्रा, 4441 योः, 4410; 4830 योकेभ्यः, 4762 योग, ४४०५ योगक्षेमम्, 4818 योगे, 2723 योग्याभिः, 1318 योजते विश्व-भोजसा, 2663 योजना, 4047

योजनेष्यः, 4762 योना वसतीऽइव विः, ४००० यानिः अन्तः, 863 योनि आ ससाद, 3159 योगी, 882 यो ब्रह्मणे सुमर्ति आयजाते, 2737 योयुवतीनाम्, 3511 यो वाचा विवाचो मुधवाचः पुरू, 4398 योगणासु, २७८६ योषणी दश. ३९६७ योपत् न योपति, 3163 योपा वृहतः पितुर्जाम्, 4374 योषा जारस्य, 508 योपेव, 4038 रंसु, 1283 रंसुजिह्नः, 1823 रक्षः, 2808 रक्षः, 503; 4751 रक्षः सिहः न, 879 रक्षः सिंहः न, 879 रक्षतं नो अभ्वात्, ८८८ रक्षसः, 4745 रक्षसः ब्रह्मद्विषः, ४८३१ रक्षस्, 450; 465; 466; 4745 रक्षस्त्वेन, ३१२९ रक्षस्विनम्, 2785 रक्षोहणम्, ४७४३ रक्षोहणा, 2754 रक्षोहा, 4814 रघुद्भवः, ८२७ रघुमन्यवः, 807 रघुम्, ३१६७ रघुवर्तनिः, ४०२४ रघुष्यदः, ८२७ खः, 497; 498 रजः पूर्वाधामानि मिमानाः, 4423 रजतं हरयाणे, ३१५२; ३१५३

खसः, 449; 463; 859; 1922;

2330; 2697; 2740; 2771; 2796 रजसः पराके, 2796 रजसः पारे, ३४९३ खिस. 4388 रजसो महस्परम्, 873 रजस्, 873; 1869 रजस् पृथु, 474 रजंसि, 855; 892; 1946 रज़िसि चित्रा विचरित तन्यवः 1937 रजिम्, 2262 रजिप्तैः, 3576 रजेपितम्, ३४६० रजो व्याममे, 481 रण्या, ३५३५ रण्वः, 491 रण्वः पुरि-इव जुर्यः, 2233 रण्वा सुदशी-इव पुष्टिः, 1839 रलधाः, 866 रत्नघातमम्, ४२५ रत्नधेयानि, 2722 रत्नम्, 2703 रत्निनः, 2707 रत्निनीम्, 886 रथः, 1292: 3080 रथः त्रिचकः, 1861 रथं एकचक्रम्, ८५३ रषं गव्यन्तम्, ३०७९ रथं युज्यमानम्, 2759 रथ, 436; 828; 2283; 2334 रथगोपाः, 2334 रथचर्षणे, ३०८८ रथन्तर, 861 रयप्रोष्ठेषु, ४४२६ रथर्यति, ३९६५ रषस्य खे. ३५५४ रथस्य मूर्धा, ४७९९ रथा इव, 2755 रषाय नावं नः गृहाय, 828

| .,6                               |
|-----------------------------------|
| रिधरायताम्, ४०३६                  |
| रिषरासः, 3476                     |
| रथीतम, ८८६                        |
| रध्या, ३१५१                       |
| रथ्या इव, 2705                    |
| रथ्यासः अश्वाः, २२७१              |
| रदा-वसो, 2685                     |
| रभ्रचोदनः, ३५३८                   |
| स्पः, 2694, 3140, 4426            |
| रभसानि, 4037                      |
| रमध्वं मे वचसे, 1337              |
| रम्भः, 3455                       |
| रम्भिणी, 873                      |
| रम्मी, 1290                       |
| र्सि अश्वपस्त्यम्, ४०३२           |
| र्रीय कृण्वन्ति चेतनम्, ३९८४      |
| र्यि चित्रश्रवस्तमम्, ३१४७        |
| रियम्, 426; 830; 875; 1897;       |
| 3567                              |
| रियवृषः, 2780                     |
| रयीणां सिषासतुः, ३९९२             |
| रयोणाम्, 3527; 4376               |
| रसद, 2717                         |
| रवतः कृधि नः, ४३९८                |
| रवेण, 1872                        |
| रशनाः, 850                        |
| रशना ऋतस्य गोपाः, ८५०             |
| रश्मयः, 2334; 2336                |
| रश्मिभः चक्षुर्भगस्य रश्मिभः, 822 |
| रश्मेव, 2324                      |
| रसवान्, 2283                      |
| रसाः 892                          |
| रसा, 1929; 4447; 4449; 4779       |
| रसा, अनितभा, कुमा, 1928           |
| राका, 1299                        |
| राजकाः इत्, 3141                  |
| राजन् सोम, 507                    |
| राजभिः, 2765                      |
| राजयक्मात्, ४८१३                  |
| राजसु, 3575                       |
|                                   |

| राजा इव अमवान् इभेन, 1827             |
|---------------------------------------|
| राजानम्, ४५४                          |
| राजा रयोणाम्, ३१३३                    |
| राजा विशाम्, 1281                     |
| सद्, 892, 1921                        |
| राततमा, ४८३                           |
| रातिः 874                             |
| राति गृभीताम्, ८४६                    |
| रातिम्, 875                           |
| रातिपाचः, 2297; 2698; 2703            |
| सती, 2646                             |
| रात्रि उपसे योनिम्, 530               |
| रात्रेः, 887                          |
| रादावसो, 2685                         |
| राघः, 1911                            |
| राधसः, 4024                           |
| राघसे, 2777; 4394                     |
| राघाना पते, 1347                      |
| राघोदेयाय, 1873                       |
| राम्याणाम्, २६५६                      |
| राम्यासु, २३२१                        |
| रायः 513                              |
| रायतः शुनः, ८८६                       |
| रायस्पोत्रम्, ३४७९                    |
| सये, 2775                             |
| रारन्धि, 4425                         |
| सप्टूम्, ४८२१                         |
| राष्ट्रानाम्, 2694                    |
| राष्ट्राय अभिवर्तय, 4822              |
| राष्ट्री, 2236                        |
| चसभः, 532                             |
| रासम, ४६४                             |
| रासमम्, 3556                          |
| रासभी, 3171                           |
| रास्पिरासः, १९१७                      |
| रिप्रम्, 4022; 4393                   |
| रिरिक्वांसः तन्वः कृण्वत त्राम्, 1849 |
| रिरिषाति, 3129                        |
| रिरिक्षोः, 894                        |
| रिरिग्रेप्ट, 3129                     |
|                                       |

रिरोहि, 2322 रिशादस:,2734; 3543 रिष्टं न यामन्, 817 रीपतः, 3451 रुक्म:, 2729 रुक्म-वक्षसः, 2729 रुक्मा इव, 2729 रुक्यासः, २७२९ रुक्मिभ: 2730 रुविमिभः शुप्रेभिः अंशुभिः, 3975 रुक्मेभिः, 2730 रुचा गाः अभि इहि, 4003 रुजत् दुळहानि, 2756 रुजन्, मृणन्, प्रमृणन्, 4455 रुजानाः, 462 रुद्र:, 1925; 2697 रुद्र, 468; 470; 472; 482; 2301; 2713; 3520 रुद्र-पृश्चिन, ४४५ रुद्रम्, 2657 रुद्रवर्तनी, 3143; 3144 रुद्रस्य, 502; 1915; 2265; 2733 रुद्रस्य मर्योः, 487 रुद्रस्य यह्नम्, 3121 रुद्रस्य सूनवः, 2300 रुद्राः, 3081; 3102; 3487 रुद्राणाम्, 516 रुद्रासः, ३१२१ रुद्रिया, 493 रुद्रियासः 2318 रुद्रियेषु स्तोमेषु, 1285 रुद्रेभिः, 2657; 2697 रुद्रै: 3169 रुद्री, 3144 रुधिका, 1289 रुम, 3085 रुमे, रुशमे, श्यावके, कृपे, मादयसे सचा, 3085 रूरशीव्यों, 2337 रुशत्, 1882

| रुशत्-पशुः, 1942               |
|--------------------------------|
| रुशत् पिप्पलम्, 1930           |
| रुशद्वत्सा, 530                |
| रुशन्तम्, 2237                 |
| रुशम, 3085; 3480; 3481         |
| रुशमम्, ३०८३                   |
| रुशमाः, 1905                   |
| रुशमासः, 3083                  |
| रूपं रूपं मघवाबोभवीति, 1350    |
| रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव, 2285 |
| रूपैः सं अज्यते, ३९८६          |
| रेकंण:, 4429                   |
| रेक्ण, 842; 2651               |
| रेजन्ता, 3580                  |
| रेणुः, ४४४५                    |
| रेणुककाट, 2265                 |
| रेतः, 2692                     |
| रेतसः, 3099                    |
| रेतस्, 2338                    |
| रेपः, 885                      |
| रेमं, वन्दनम्, 524             |
| रेमम्, 535; 538                |
| रेमाः 4745                     |
| रेमाः सप्त अभि सं नवन्ते, 4442 |
| रेमासः, 3567                   |
| रेवतः, 3462                    |
| रेवती:, 4406                   |
| रेवतीः पुरन्धोः, ८४२           |
| रेवान्, 3455                   |
| रेवान् न, 4813                 |
| रैवतासः, 1933                  |
| रोचनं दिवः, 3568               |
| रोचना दिवः, ३९८७               |
| रोचने, 1326                    |
| रोचनेन, 2232                   |
| रोदसी, 460; 482; 872; 1336     |
| 1339; 1905; 1921; 1931         |
| 2707; 2708; 2787               |
| रोदस्योः जनिता, ४०३४           |
| रोघचकाः, 895                   |

रोधना. 539 रोघस्वती, 1310 रोपणाकासु, 474 रोमशा. 813 रोमाणि, 4000 रामाणि अञ्चया, ४०२० रोमा पृथिव्याः, 488 रोहितः, 2709; 3170 रोहित, 454 रोहिता, 820; 3510 रोहिदश्वः, 1823; 3450 रौद्र: 4374 रौहिणम्, 517 लक्ष्मण्यस्य, 1909 लक्ष्मीः, ४४४१ लिबुजा, 4383 लोककृत्, 4030 लोककृत्नु, 3124 लोकम्, 2673 लोगम्, ४३९५ लोघं नयन्ति, 1353 लोधं नयन्ति पशु मन्यमानाः, 1352 लोपामुद्रा, ८८३ लोपाशः सिंहं प्रत्यञ्चं अत्साः, 4404 लोम, 4815 लोहिता, 1317 可:, 3458 वः सु सह असति, 4838 वंशमिव, 438 वंसु, 3996 वक्तवे, 2683 वक्ता, 4020 ववव, 830 वसः, 810 वक्षः सुरुक्मा, 2729 वक्षणाः, 847

वक्षणासु, 2331 वग्नुः, 2801

वङकुम्, 531 वङ्क, 3072 वङ्गुदः, ४७९ वचनस्य, 2272 वचंासि, 833 वचो यथा, 3458 वचेविदं वाचं उदीरयन्तीम्, 3577 वंग्रं विपति हस्ते, 3159 वज्र, 1336 वज्रमायसम्, ४९७ विजिणे, 3513 वज़िन्, 3455 वित्रवः, 3173 वज़ी, 437; 461; 2694 वर, 2313 नागक् वह्कुः आपा पुरीपम्, 1920 वतेम, 2650 वत्सः, 3108; 3115 वत्सः मातुः ऊधानि उपसर्जि, ४०१० वत्सं न मातरः, 2280 वत्सम्, ४९३; ३५१७ वत्सस्य, ३०९४ वत्सस्य अवसे, 3110 वत्सानं। न तन्तयः, 2261 विसनीनाम्, 2801 वत्सेन असुजता मातरं पुनः, 523 वत्से बष्कये अघि, 854 वत्सैः, 1905 वदति, 2801 वद नव्यस्यामति, 3478 वधः, 515 वधूयुः इव योषणाम्, 1348 वधुयुः अब्ये त्वचि परि पवते, 4011 वधयः, 4436 वधि, 4437 वधिऽअश्वः, ४४३६; ४४३७ वीध-अश्वाय, 2314 वध्रिमती, 538 विग्रमत्यः, 2318 विध्रमत्याः, 533; 4411; 4433

| वध्वा, 2748                   | वन्वन् अवातः परिधीन् अप ऊर्पृहि,                  | वयो वयो, 1894                   |
|-------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------|
| वनंकरण, 4815                  | 4038                                              | वय्य, 1843; 1945                |
| वनिषतिः, 539                  | वन्वन्ता, 2764                                    | वय्यम्, ४८०                     |
| वनम्, 1315; 3520              | वपा, 1325                                         | वय्याय, 1288                    |
| वनर्गुः मृगः, 833             | वपावन्तम्, 1916                                   | वरः, 1286                       |
| वनर्षदम्, 4799                | वपुः, 829; 2275; 3515                             | वरम्, 2750                      |
| वनवसे, 2250                   | वपुषे, 835                                        | वरशिखस्य, 2263                  |
| वनसा, 4821                    | वपुषो वपुष्टरः, ४०२                               | वराय मन्यवे, ३५४५               |
| वनस्पतिः, 442; 4438; 4439     | वप्सतः, 2726                                      | वराहः, 4040                     |
| वनस्पति, 831; 1282; 1352;     | वब्रासः, 873                                      | वराह, 4435                      |
| 1943; 2647; 2649; 4784        | वम, 476; 527                                      | वराहम्, 484; 531; 3533; 4404    |
| वनस्पतिम्, २२९२               | वम्रक, 4770                                       | वराहै:, 4435                    |
| वनस्पते, 1315; 1320; 1887;    | वप्रस्य मन्ये मिथुना, 4770                        | वरिवःऽइत्, ४०००                 |
| 2650                          | वप्रोभिः, 1843; 4770                              | वरिवः पूरवे कः, 1846            |
| वनाः, 2289                    | वप्रयाः, 3579                                     | वरिवः स्वस्तिमत्, ४०२७          |
| वना, 1321                     | वयः 830; 1299; 1894; 1917;                        | वरीवर्ति, 862                   |
| वनात्, ४५९                    | 2320; 2713; 3526; 4403;                           | वरुणः, 506; 890; 1884;          |
| वनानि, 876; 4436              | 4406; 4445                                        | 3133; 3513; 3562; 4004;         |
| वनिः, 436                     | वयः अन्तरिक्षे पतन्तः, 4452                       | 4025; 4793                      |
| वनिनः, 827                    | वयः इव रुरुहुः सप्त विस्नुहः, 2238                | वरुणम् = वरुणकृतम्, 1823        |
| वनिष्टुः, ४८१५                | वयः कृण्वानः तन्वे स्वायै, 1886                   | वरुण, 430; 465; 469; 471;       |
| वनुयाम वनुष्यतः, ८१७          | वयः वृधम्, ३४९५                                   | 1297; 1835; 1876; 2244;         |
| वनुषः २७०३                    | वयं घ से त्वे, 3506                               | 2293; 2326; 2703; 2706;         |
| वनुषः मर्त्यस्य, २६७९         | वयं होत्रामिः मनामहे, 3485                        | 2707; 2708; 2761; 2770;         |
| वनुषाम्, २६७६                 | वयन्तः, 2690                                      | 2778; 3154; 3156; 3448;         |
| वनुष्यतः, २६५२; २७३१          | वयश्चन पतयन्तः पतत्रिणः, ८४०                      | 3461; 3575, 4768; 4832          |
| वनुष्यताम्, २३१९              | वयश्चित्, 2321                                    | वरुण, अर्यमन्, 519              |
| वनुष्यति, २७१६; २७७८          | वयाः, 2261; 2707                                  | वरुणम्, 504                     |
| वने, 4007                     | वयंासि, ३९६९                                      | वरुण शेषसः, 1938                |
| वनेजाः, 2234                  | चया-इव, 3120                                      | वरुणस्य, 809; 4034; 4819        |
| वर्ने न वायः नि अघायि चाकम्,  | वयाम्, ८७७                                        | वरुणस्य भूरेः, ८८८              |
| 4404                          | वयावन्तम्, 2233                                   | वरुणयोः, 2303                   |
| वनेव, 813                     | वयुनम्, 1316; 2258                                | वरुणानी, 452; 1921              |
| वने वने, 4760                 | वयुनवत्, 2258                                     | वरुणाय, 2735; 4027              |
| वनेषु, 1339; 4000; 4038       | वयुना, 1295                                       |                                 |
| वनेषु विश्ववित्, ३९८३         | वयुनानि, 837; 893; 2796                           | वरुणाय मोबुषे, सुमृळीकाय मोबुषे |
| वन्दनं यत्, 2718              | वयुनानि, ८३७; ८५७; २७५६<br>वयुनानि विद्वान्, २७९६ | वरुणाय, 823                     |
| वन्दनम्, 524; 4411            |                                                   | वरुणारणम्, १९५०                 |
| वन्दमानः असुरस्य प्रशस्ति पुम | वयुनेषु, २२३८                                     | वरुणेन, 3169                    |
| 2653                          | वयोघाः, 3466; 3520; 4024                          | वरुणेषु, ३१५६                   |

| वरुणो न सिन्धून्, ४०३५       |
|------------------------------|
| वरूता, 874                   |
| वरूमी:, 1357                 |
| वरूभी, 452; 1914; 2703       |
| वरूथम्, 2722; 3538           |
| वरूथ्यः 1898                 |
| वरूथ्यम्, २३२४; ३५७५         |
| वर्चिनः 1289                 |
| वर्तनिभ्याम्, 2748           |
| वर्तनिम्, 4821               |
| वर्तिः, ८८८                  |
| वर्धयन्तीम्, ८४५             |
| वर्धया, 894; 2295            |
| वर्म, 2334, 4044             |
| वर्मणा, 2338                 |
| वर्म स्युतम्, ४६०            |
| वर्षिष्ठम्, 1857             |
| वर्षिप्ठानि, ३५३३            |
| वल, 439; 477; 2276           |
| वलम्, 3122; 4434             |
| वलस्य बिलम्, ४३९             |
| वल्गु, 2319                  |
| वत्गू, 2746                  |
| ववन्म, 2702                  |
| ववनुषः, 877                  |
| ववृत्याम्, ८३८               |
| वन्या इव, 1282               |
| वित्रम्, 861; 4015           |
| वशः 3459                     |
| वश, 535; 3109                |
| वशम्, 526                    |
| वशाः, 2251                   |
| वशानाय, ३४४९                 |
| वशाभिः, 1284                 |
| वशैः, 3542                   |
| वषट्, 2659; 2793; 4389       |
| वपट्कार, 2660                |
| वषट्-कृतम्, 2659; 2794; 4394 |
| वषद्-कृतस्य, 2659            |
| वषद्-कृताः, २६५९; ३१५७       |
|                              |

वषटकृति, 460; 2794; 3158 वषट्-कृतिम्, 2659; 2663 वसतीवरी, 2289 वसतीवरी अग्रियः धाराः मध्वः प्रविगाहते, 3968 वसर्हा, 807 वसवः ८५०; २३००; २३१८; 2699; 2717; 2720; 3487 वसवानम्, 3571 वसवो न वीराः, 1914 वसा. 1343 वसानः, 862 वसानः अत्कं सुरीभम्, 2266 विसप्तः 2643; 2662; 2692; 2710; 4802; 4808; 4829 वसिष्ठ, 2643: 2645: 2677; 2690; 2692; 2708 वसिष्ठम्, 526; 2750; 2768 वसिष्ठवत्, 2787 वसिष्ठाः, 2643; 2655; 2658 वसिप्ठान्, 2687 वसिष्ठासः, 2643; 4434 वसिप्ठैः, 2643 वसुः, 3148; 4024 वस्, 438: 460; 472; 842; 1866; 1876; 2717; 3576 वसुजुवम्, 3571 वसुधितिम्, 2775 वसुपति, 876 वस्पते वसना, गोपति गोनाम्, 4415 वसपत्नी, 861 वस्मिः, 2657; 2712; 3169; 4451 वसुमिः संचामुवा, 3169 वसुभिः सुजातः, 4451 वसुभिः सूर्यस्य भानुं कथ्वं स्तभयन् विमाति, 4374 वसुमन्तम्, 2751 वसुम्, 471 वसुविदः, 3496

वस्वीरम्, 2307 क्सुश्रवाः, 1898 वसनां देवं राघो जनानाम्, 2664 वसना वसः, 4760 वस्यवः, 1899 वसोः आकरे, 1346 वसोः = वासियतुः, ३५५० वसो, 1324 वस्तीवर्याः, 1302 बस्तो:, 1837: 2272; 2748; 4836 वस्त्रम्, 1863 वस्य:, 2284; 3466 वस्वः, 4406 वस्वीभिः भीतिभिः, 1323 वस्वीरनु स्वराज्यम्, 500 वस्वी प् ते जिस्त्रे अस्त् शक्तिः, 2674 वहा. 2646 वह्नयः, 2760; 3095 विहः, 843; 1315; 4041 विदुष्टरः, 2249 विद्ध एतशः, ४००४ चिद्धिभि:, 2756 विद्वम्, 483; 1322 वही, 2754 वहेः, 2272 वह्येशयाः, 2727 वाः न त्वा यव्याभिः वर्धन्ति, 3569 वा एक: पवि: आ ववर्त, 1936 वाक्, 860; 865; 3572 वागाम्पुणी, 4793 वाग्देवी, 452 वाघत:, 482 वाधद्भिः वाघत्, ४०४७ वाचः परमं व्योम, ८६३ वाचं ईम् खयं पुनान वासयामसि, 3986 वाजं जनयन् यजध्ये. 1845 वाचं मुषायति, 817

| वाचं वाचम्, 886               | वाजे -  |
|-------------------------------|---------|
| वाचम्, 4825                   | वाजे व  |
| वाचास्तेनम्, ४७४५             | वाजेमि  |
| वाचो अरनुवे भागमस्याः, ८६३    | वाजेषु, |
| वाजः, 524; 1329; 2301         | वाजैः,  |
| वाजः विभ्वान् ऋमुः, 1858      | व्यणः,  |
| वाज, 434; 1858; 1861; 2715;   | वाणम्   |
| 2716                          | वाणस    |
| वाजगन्ध्यम्, ४०४४             | वाणस    |
| वाज-जठरः, 1897                | वाणी    |
| वाजदाव्याम्, ४४८              | वाणीपु  |
| वाजपत्नी, 2758                | वातः,   |
| वाजम्, 809; 2710; 2732;       | वात,    |
| 3962; 3991                    | वात,    |
| वाजयन्तः, 3524; 3571          | वातज्   |
| वाजयुः, 1293; 2683; 3539;     | वातजू   |
| 4038                          | वातज्   |
| वाजयुः आजिम्, ३४८६            | वातरः   |
| वाजयुम्, ३५३९                 | वातस्य  |
| वाजवन्तम्, 1348               | वाता इ  |
| वाजसातम, 1897                 | वातान्  |
| वाजसातये, 3119; 3176; 3974    | वातापे  |
| वाजसातये हियाना अत्याः, 3974  | वातो :  |
| वाजसातौ, 523; 1839; 1844;     | वापुष   |
| 2696                          | वामन    |
| वाजस्य, 2775; 2782            | वामं व  |
| वाजाः, 2701                   | वामदे   |
| वाजाना पते, 458               | वामदे   |
| वाजानाम्, ३५५५                | वामम्   |
| वाजान्, 524; 2279             | वामस    |
| वाजान् इयर्ति गोमतः, 4399     | वामानि  |
| वाजाय, श्रवसे, इपे, रये, 2252 | वाम्,   |
| वाजिनः, 846; 1861; 2703;      | वायः,   |
| 4434                          | वायत    |
| वाजिनम्, 821; 2786; 4834      | वायव    |
| वाजिना, 1353                  | 33      |
| वाजिनीवती, 508                | वायवे   |
| वाजिनीवसू, ३१४४               | वायव    |
| वाजी, 1836; 2233              | वायिर्  |
|                               |         |

वाजे, 3140; 3141; 4378

- आ, 2754 वाजे, 2704 मः, 2279 3516 875 3136 , 502 4, 4407 य चोदया पविम्, ३९९३ पिः, 3112 षु अन्तः सु प्रचर, 4026 3487 2302 4819; 4832 ताः, 827 तासः 2237 तिः, 4801 शना मुनयः, 4801 य पत्मन्, 1887 इव प्रसिष्णः, 3472 र् अतरत्, 1852 में पीव इत् भव, 892 न जुतः, 4043 . 1941 तिः, 2284 वामम्, ४४४९ ব, 1840 वस्य, 1839 , 895; 2759; 3543 य, 855 ने, 3581 1862; 4385; 4397 4404 स्य. 2687 राधसा आगतं इन्द्रश्च राघसा शागतम्, ८२१ 1, 2741; 4027 यान्, 4757 सुः, ३१३५ • वायुः 2301; 4025

वाय, 427; 453; 1329; 1345; 2271; 2707; 3966; 4819 वायुपिः, ३१०१ वायुम्, 3982; 4009 वायोः, 1917 वाय्य, 1945 वारं अकृष्वत क्षयम्, 818 वारं अञ्ययम्, ३९८७ वारणः, 3167 वारेण, 3962 वारो. 3152 वार्तिकम्, 526 वार्यम्, ३१५२ वार्याणाम्, 4381 वार्याणि, 866 वार्श सामन्, 1883 वार्षागिरः, 514 वार्षागिरा, ३०९७ वालखिल्य, 3466 वावशानः, 4036 वावशाना, 861 वावाता, 3086 वावृते, 871 वाव्यानौ अमृति क्षत्रियस्य, 1939 वावृधे, 2275 वावधे ई मरुतो दातिवारः, 873 वाशी, 2790 वाशीपिः, 4772 वाशीम्, ३१५९ वाश्रासः, 3101 वाश्रासः गिरः, ३४५२ वासः, 849 वासः वायः अवीनाम्, ४३९९ वासरं ज्योतिः, ३०९८ वासरम्, 2748 वासंसि मर्ग्जत, ४३९९ वासोदाः, ४७७७ वास्तोः पतिम्, ४४२८ वास्तोप्पते, 2723; 2724; 3127 वाहिष्ठः, 3154

| ৰি:, 4383                                      |
|------------------------------------------------|
| विः न पर्णैः, 886                              |
| वि अल्कशा, 4390                                |
| ৰি आৰ: 2755                                    |
| विकटे, 4811                                    |
| विक्रमणपु तिप्ठथः, ३११४                        |
| विक्षु, 1316                                   |
| विचक्रमाण त्रेधा, 838                          |
| विचक्रम, 453                                   |
| विचर्पणिः 1322                                 |
| विचिकाय, 89/1                                  |
| विचिन्वन्, ४०४१                                |
| विचेतः, 895                                    |
| विचेतसः आपः, ४९८                               |
| विजामन् परुषि, 2718                            |
| विजामातुः, 521                                 |
| विजेषऽकृत् इन्द्रःऽइव अनवऽब्रवः,               |
| 4455                                           |
| बिद्, 2728                                     |
| विततः रश्मिः तिरश्चीनः, ४७९५                   |
| वितस्ता, ४४४८                                  |
| वित्तं मे अस्य रोदसी, 518                      |
| विधुरा, 2282                                   |
| विद <b>थ, 815</b> ; 859                        |
| विद <b>धम्, 13</b> 12                          |
| विद <b>ध</b> स्य, 1312; 1909                   |
| विद्धानि, 1330                                 |
| विद्धानि का्व्यानि, 1311                       |
| विदथा निचिक्यत् तिरः अराति परि                 |
| आपः, १८६३                                      |
| विद <b>था</b> नीव सत्पतिः अस्तं ग्रजेव         |
| सत्पतिः, ८१५                                   |
| वेदथे, 2675; 4032                              |
|                                                |
| वेदथेषु, ८३८; २७०७; २७९३                       |
| वेदथेषु वर्हिः, 2732<br>वेदथ्यम्, 507          |
| वदव्यन्, 507<br>वेदद् गीरस्य गवसस्य गोहे, 1846 |
| वेदद् वसुः दयमानः वि शत्रृन्                   |
| 1339                                           |
|                                                |
| बदाना अस्य योजनम्, ३९६७                        |

| विद्या ते अग्ने त्रेधा त्रयाणि विद्या |
|---------------------------------------|
| घाम, 4414                             |
| विद्युद् भवन्ती, 861                  |
| विद्रे, 2728                          |
| विद्वान् अश्नोति अमुतः इतः च य        |
| 4024                                  |
| विधर्तरि, ३९९२                        |
| विधर्मणि, ३९६६                        |
| विधर्मन्, 1845                        |
| विघात , 4819                          |
| विधाता, 2301                          |
| वि न इन्द्र मृघो जिह, 4810            |
| विनगृसः ४०१६                          |
| विनीयसे, 3981                         |
| विपः, 2296                            |
| विपः न, 2274                          |
| विपः न गयः, 1871                      |
| विपणिहितावान्, 884                    |
| वि पथः सातये सितम्, 3087              |
| विपथयः, 1926                          |
| विपन्यया, ४४४४                        |
| विपन्यवः, २७८४                        |
| विपयन्ति बर्हिः, 2675                 |
| विपश्चितः, 1945; 3979; 4825           |
| विपश्चित् सोमः, 3972                  |
| विपा, 3979                            |
| विपा-कृतः, 3965                       |
| विपाद्, 1336                          |
| विपाट्, विपाश्, ४४४८                  |
| विपिपानम्, 527                        |
| विप्रः, 1850; 1945; 2770; 442         |
| विप्र, 3097                           |
| विप्रजृतिः, ४८०२                      |
| विप्रतम्, 1335                        |
| विप्रबन्धु, ४४२३                      |
| विप्रमन्मनः, 2272                     |
| विप्रस्य, 1945                        |
| विप्रस्य मेध्यातिथेः, ३९९०            |
| विप्रस्यः यावयत् सखः, ४३९९            |
| विप्राः, 2705                         |
|                                       |

विपाः अनु अमादिषुः, 3968 विप्राय, 536 दिप्रा यज्ञेषु मानुषेषु कारू मन्ये, 2650 विप्रासः, ४३७८ विप्रासः इत् ऋषयः, ४४२९ विभागे, 2707 विभावरी, 1874 विभावसुः, 3452 विभिः, 1941 विभिः द्वा चरतः, 3160 विभिन्दोः, 3081 विभीदकः, 2768 विभीदक, 4408 विभु, 1858; 2715; 2716 विभूत-द्युम्नः, 3167 विभूतिमक्षिता वसुम्, 3472 विभृत्रम्, 510 विभ्युषा मनसा ह, ४०२१ विम्राट्, 4820 विभ्वतस्यम्, 1345; 1932 विभ्वना, ४४४९ विभ्वन्, 1861 विभ्वा, 1921 विभ्वीः, 893 विमद, 475; 3114 विमदस्य ऋषेः, 4398 विमदाय, 532; 3114; 4433 विमनाः, 3547 विमानः, 2771 7 विमानः अह्नाम्, ४०३२ विमानं सप्तचक्रम्, 1306 विमुचः नपात्, 2308 वियन्ता, ८६४ वि ययुः वृत्रं पर्वशः, 3103 विराजो पूरुषः, 4754 विराद्, 892 विराड्रूपा, 4799 विरूप; 472; 3528; 4785 विरूपे, 1882

विवक्वान्, 2745 विवक्षणम्, ३४७१ विवरे गोअर्णसः 528 विवस्वतः, 1347; 1893; 3100; 4430 विवस्वतः सदने, 4384 विवस्वतः हेतिः, 3508 विवस्वति, 824 विवस्वति मनौ. 3482 विवस्वत्, 2753; 3970; 4391; 4392 विवस्वान, 2656 विवस्विभिः, 3580 विवाच: 2268 विवाचि. 2280: 2282 विश:, 2262; 2690 विशः दासीः अकृणोः अप्रशस्ताः, 1853 विशः विशः, 2294 विशं विशम, 4760 विशम्, 2754 विशा विश्पतिम्, 1886 विशा. 3524 विशाम्, 1312 विशि, 3518 विशि-शिप्रम्, 1920 विशे-विशे. 457 विशो-विशः, 3524 विश्पति, 440 विश्पतिम्, 2232 विश्पला. 4411 विश्पलाम्, 526; 534 विश्या इव व्राः, 813 विश्वः स्वर्द्क्, 2733 विश्वं अनु-प्रमुता, 2759 विश्वं अभि असि मन्म, 1831 विश्वं इदं जगत्, 4425 विश्वं एकः अभिचष्टे, 865 विश्वं स्वदशे, 3472 विश्व-अायुः, 4379

विश्व-आयु अप घायि, 1852 विश्वकः, 3546 विश्वकर्मन्, 4452; 4453 विश्वकाय, 535, 536, 4433 विश्वकृष्टिः, 483 विश्वकृष्टीः, 874 विश्वगृतीः, 884 विश्वचन्द्राः, 3542 विश्वचर्पणे. 437 विश्वजन्या, 875 विश्वजित्, 1293; 3537 विश्वत्:, 3570 विश्वदानिम्, 864 विश्वदुष्टाः, 897 विश्वदेवः, 2325 विश्वदेवम्, 1947 विश्वदेवाय, 1872 विश्वधा. २६७७ विश्वधेनाः, 1843 विश्वपिशा, 2756 विश्वप्स्यः, 2752 विश्वमनसः, 3145 विश्वमनस्, 3145; 3148 विश्व-मन्धां मरुतां इयक्षसि, 3458 विश्वरुची, 1317 विश्वरूपाः, 3171, 3573 विश्वरूप्यं गाम्, 856 विश्ववारः, 1901; 2780 विश्ववार, 1901; 1918; 4035 विश्ववारम्, 1901; 3518 विश्ववारस्य, 1901 विश्ववाराः, 1901 विश्ववांग, 1900; 1901 विश्ववाराणि, 1901 विश्ववाराणि पुरुवारः, 2236 विश्ववारे. 1901 विश्ववार्यः, 1901 विश्ववार्यम्, 1901 विश्ववेदसः, 3129 विश्ववेदसम्, 471

विश्वसामन्, 1897 विश्वस्य घ इत्, 3461 विश्वस्य मुवनस्य गोपाः, ८५९ विश्वस्य मिषतो वशी, 4836 विश्वह, 3466 विश्वहा, 2231 विश्वाः स्पृधः, 3570 विश्वा अभियुजः विषुचीः आयीय विश: अव तारी: 2262 विश्वादम्, ३४५५ विश्वानरः, ८९०; 2757 विश्वानर, 3509 विश्वा नहुपा जातानि, 403 विश्वानि दुर्गी पिपुतं तिसे नः, 2737 विश्वानि भवना जजान, 1306 विश्वानि वयुनानि विद्वान्, 1316 विश्वानि सं सं युवसे, 4837 विश्वाभि भवना, 3556 विश्वामित्रः, 4802: 4820 विश्वामित्र, 454 विश्वामित्रजमदग्नी, 4818 विश्वामित्राः, ४७५१ विश्वामित्रेभिः, 1311 विश्वायु:, 2235; 4378; 4775 विश्वा रूपाणि, 3124 विश्वा रूपाणि अभि अपीस, 4003 विश्वा रूपाणि प्रति मञ्चते, 1946 विश्वावस्, 4803 विश्वासाहम्, ३५५५ विश्वास् कृष्टिष्, ३५५७ विश्व स्वपत्यानि सत्रा दिघषे, 3124 विश्वे अमृता यथा नः, 1868 विश्वेत् स्वपत्यानि चक्रः, 2780 विश्वे देवा:, 864; 2307 विश्वेदेवाः, 3513 विश्वेदेवासः. 434 विश्वे देवासः, 3487 विश्वेष्यः यजतेष्यः, 1284 विश्वे मानुषा, 3457 विश्वे मायिनः, 1341

विध्यितस्य, २७३७

| विश्व वसवः, 2703              | frankling og                      | चन दिल सम्मित          |
|-------------------------------|-----------------------------------|------------------------|
|                               | विप्पुलिङ्ग्काः, 897              | वृकः वित् उसमि         |
| विषम्, 2316; 4801             | विप्वस्, २७१०                     | वृक, 534; 537          |
| विष विद्या, 897               | विप्वपस्य, ३५६८                   | वृकम्, 519; 270        |
| वियाणिनः, २६६६                | विप्वाचः, 537                     | वृक्तश्चित् अस्य व     |
| विपासिंहः, 4822               | विसर्गम्, 2802                    | 3505                   |
| विषुद्रुहा इव, 3154           | विद्यायसम्, ३१४७                  | वृकाय, 2747            |
| विपुरूपा, 4384                | विहायाः, 2246                     | वृकाय वक्य गेरध        |
| विपुरूपाणि, 2329              | वींडु अधारयः, ३५३३                | वृकी, 534              |
| विपृचीः, 862; 2262; 4825      | वीड्वङ्गे, 3546                   | वृक्कः, 892            |
| वियूचीना, 864                 | वीतं अधितम्, 1832                 | वृक्तवर्तिषः, ४६९;     |
| विष्वो अश्वान् युयुजान ईयत एक | वीतं पातं पयसः उस्रियायाः, 838    | 3103; 3496             |
| समान आ रथे, 2313              | वीतम्, 2746                       | वृक्ये, 2304           |
| विष्वता परः एनावरेण, ८६५      | वीतहव्याय भरद्वाजाय, 2246         | वृक्षि परशुमान् इव,    |
| विषेण, 4745                   | वीतहव्ये, 2246                    | वृक्ष, 4402            |
| विष्टपम्, ३५१३                | वीतीः, 3488                       | वृक्षम्, ८६०           |
| विप्टपि, 3567                 | वीती, 2237                        | वृक्षस्य नु ते पुरुहृत |
| विप्टारपंक्तः, ४८०४           | वीती श्रृणिवरे, 3488              | वृक्षे, 4800           |
| विष्णवे, 1951                 | वीते अध्वरे ग्राविभ सं नसते, 4026 | वृक्षे वृक्षे, 4402    |
| विप्गाप्, ३५४७                | वीरकः, 3554                       | वृचीवतः, 2263          |
| विष्णाप्वम्, 535; 536; 4433   | वीरपत्नी, 518                     | वृचीवन्तः, 2264        |
| विष्णाप्वे, 3547; 4433        | वीछोशाः अग्निः, ४४५१              | वृज्यनम्, ८८४          |
| विष्णुः, 484, 2296; 2301;     | वीरवतीः, 2708                     | वृजनानि, ४९४           |
| 2783; 3124; 3487              | वीरवत्, 3581; 4002                | वृजनेषु, 2793          |
| विप्णुः ओजसा, ३११७            | वीरवत् पातु, 2678                 | वृजिनम्, 2805          |
| विष्णु, ४४५; ४५२; ५०६; 1876;  | वीराः, 865                        | वृजिना, 2736           |
| 1921; 2328; 2706; 2796;       | वीरा, 1305                        | वृजिनीषु, ८५६          |
| 4832                          | वीरान्, 1289, 4394                | वृणीध्वं हव्यवाहन      |
| विष्णुना, 3169                | वीराय, 1934                       | वृतः इन्द्रः, 879      |
| विष्णुम्, 2711                | वीराय शूराय, 3079                 | वृतः शुरपत्नीः, 87     |
| विष्णीः 838; 2793; 3113;      | वीरुधः, 4766                      | वृत्र, 462; 466;       |
| 3162; 4829                    | वोरै: दशमि:, 2806                 | 496; 1336;             |
| विष्णोः एपस्य मीळहुषः, ३१३५   | वीळयस्व, 2288                     | 1907; 2672;            |
| विष्णोः परमे पदे, 839         | वीळिता, 1295                      | वृत्र-खाद, 1347        |
| विष्णाः प्रदिशा, ८६३          | वीळु:, 4750                       | वृत्रध्न, 881          |
| विष्णा, 3544                  | वोळुपाणिः, २६४६                   | वृत्रतुरा, 2327        |
| विष्पट, 894                   | वीळुपाणि, 2755                    | वृत्रतूर्ये, 3525      |
| विष्पर्धसः, ८७८               | वीळो वीळित वीळयस्व, 1352          | वृत्रम्, ३१६५          |
| विप्पला, 536; 538             | वीव = वि-इव, 2726                 | वृत्रस्त्ये, 2284      |
| विष्यलावस्, ८८६               |                                   |                        |
| जिन्नरावित् , ०००             | वीदि शूर पुरोळाशम्, 1342          | वृत्रहत्येषु, 2645     |

वृकः, 887; 2304

4:, 3505 वारण उसमीय धता. 2304 ; 1311; 2327; , 3524 तु वयाः, 2261 नम्, 1902 79 477; 480; 484; 1338; 1854; 2; 2680; 3573

वृत्रहयानाम्, 1323

| वृत्रहन्तमा, 2785            | वृषभिः, 2748                         | वेपसा, 1834                                |
|------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------|
| वृत्रहा, 447; 1281; 4820     | वृषभेण भानुना, 1290                  | वेविजान इत्, 4021                          |
| वृत्रा, 2762                 | वृषमणाः अहंयुः स्थिय, 872            | वेशम्, 4417                                |
| वृत्राणाम्, ४३५              | वृषरथ, 2276                          | वेशया, 881                                 |
| वृत्राणि, 2268; 2314; 2678;  | वृषरयासः, २२७५                       | वेषि, 2264                                 |
| 3470                         | वृष-रश्मयः, 2275; 2276               | वैतसः, 455; 4457; 4764                     |
| वृथक्, 3448                  | वृषा, 513; 514; 1854; 1912;          | वैतसेन, 4764                               |
| वृथा, ८१६                    | 2786; 3122; 4024                     | वैदत् अश्वः, 1935                          |
| वृधासः, ८७६                  | वृषाकपिः, 4458                       | वैद्धिनाय, 1904                            |
| वृश, 1883                    | वृषाणकः, 4801; 4802                  | वैन्यः, 3112                               |
| वृश्च, ४७४४                  | वृषा न फेनं अस्यत्, ४४२८             | वैयश्व, 3147                               |
| वृश्चिक, 898                 | वृषा रथः, ३९८८                       | वैलस्यानक, 819                             |
| वृष, 877                     | वृपारवाय, ४८०७                       | वैलस्थानम्, ८१९                            |
| वृषक्रतुः, 2279              | वृषा सिन्धूनां वृषमः स्तियानाम्,     | वैशन्तम्, 2687                             |
| वृषगणः, 4040                 | 2276                                 | वैश्यः, 4758                               |
| वृषणः, 2276                  | वृष्णः, 1291; 3971                   | वैश्वानरः, 2652                            |
| वृषणः पत्नीः जगम्युः, ८८३    | वृष्णे, 3168                         | वैश्वानर, 482; 515; 1830; <del>19</del> 33 |
| वृषणं वृषन् वृषणः, 1330      | वृष्णो अश्वस्य, १९४८                 | 4747                                       |
| वृषणश्वेन, ३१३६              | वृष्णो अश्वस्य रेतः, ८६३             | वैश्वानरम्, २६५३                           |
| वृषणा, 1291                  | वृष्ण्यानि नृन्, 1845                | वोचा, 2312                                 |
| वृषणा हरी, 3086              | वृषण्वस्, ३०८९                       | वोळहा, 2321                                |
| वृषणे, 3136                  | वेः, 1852                            | वोळहा, वोढा, ४०२४                          |
| वृषत्-अञ्जयः, ३१३६           | वेणून्, 3489                         | वौषद्, 2659                                |
| वृषनाभिना, 3136              | वेतसः, 1880                          | व्यंसः, 1842                               |
| वृषन्, 1291; 4837            | वेतसवे, 2262                         | व्यक्तः, २७७२                              |
| वृष-प्रयाञे, ३१३६            | वेतसुम्, 2257                        | व्यञ्जनम्, ३५३६                            |
| वृषप्सुना, ३१३६              | वेतसून्, ४४१७                        | व्यनत् ४७८९                                |
| वृषमः, 2670; 2727; 2786;     | वेदः, 497; 2660; 3455; 4455          | व्यश्वः, ३१४६                              |
| 2799; 3491                   | वेद्याभिः, 2242                      | व्यश्व, ३११३                               |
| वृषभः च धेनुः, ४३७७          | वेघसः, 493                           | न्युष्टी, २७५१                             |
| वृषभः महः दिवः सदने जायमानः  | वेधसः, ४९३                           | व्योमन्, २६५३                              |
| -<br>अचिक्रदत्, 2700         | वेनः, 481; 826; 4791                 | व्योमसत्, 1866                             |
| वृषभ, 534; 1344              | वेनः न, 3084                         | न्नम्, 818; 841; 1844; 4022;               |
| वृषभम्, 438; 894; 1314; 2262 |                                      | 4412                                       |
| 3521; 4400                   | वेनति, 3084                          | व्रजे, 3516                                |
| वृषभस्य, 829; 1824           | वेनन्ति, 4432                        | व्रतम्, ८२३                                |
| वृषमान्ताय, 1291             | वेनाः, 4432                          | त्रते, 4424; 4432                          |
| वृषभाय, 1291                 | वेनाः दुहन्ति अक्षणं गिरिष्ठम्, ४०२८ | त्राः, 812; 3078                           |
| वृषमाय क्षितीनाम्, 2792      | वेन्यः, 4807                         | बाता:, 3078                                |
| वृषभासः, 1291                | वेन्यम्, ४८२१                        | व्रातासः, ३०७४                             |
|                              | 4                                    | MINIO, 30/0                                |

| ब्रिशः, 833                   | शण्डकानाम्, 1298                    | शफऽआरुजः, ४४१४                |
|-------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------|
| वीरि, 3536                    | शतं-कते, 2676                       | शफ-च्युतः, ३४६४               |
|                               | शतं ते ऊतयः, 2679                   | राफम्, 3464                   |
| शं नः, 2696                   | शतं निप्कान्, 812                   | शमी, 523                      |
| शंभुवा, 1307                  | शतं पूर्भिः आयसीभिः, 2650           | राम्, 506; 4409; 4830         |
| शंयु, 464; 471                | शतं वर्चिन सहस्रं च असुरस्य वीरान्, | शम्बः, 4412                   |
| शं यो:, 894; 1835; 1939;      | 2793                                | शम्बर, 476; 480; 515; 1289;   |
| 2300; 2696                    | शतं शरदः शतं हेमन्तान् शतं          | 1851; 1855                    |
| शं योश्च, 3518                | वसन्तान्, 4814                      | शम्बरम्, 816; 2254; 2287;     |
| शं शोचाः, 1323                | शतं सहस्रम्, 2780                   | 2667                          |
| शंसः, 2696                    | शतं सेना अजयत् साकमिन्द्रः, 4774    | शम्बरस्य, 517; 2267; 2283;    |
| शंसाव अध्वयों प्रति मे, 1349  | शतं हिमाः, 2290                     | 2793                          |
| शंसिषं नु ते अपिकर्णे, 2291   | शतक्रतुः, 1855; 3072                | शम्बरहत्ये, 527               |
| शंस्तृ, 847                   | शतकतु, 435; 447; 529; 1341          | शम्या, ४९९                    |
| शकट, 1307                     | शतकतुम्, 1346; 3555                 | शयवे, 535; 538; 2318; 2747    |
| शकटम्, 4405                   | शतकतो, 2273; 3560                   | शयु, 528; 537; 538            |
| शकपूते, 4799                  | शतक्रतो, 1910                       | शयु, घेनु, ४४१२               |
| शकुनि, 1308                   | शतग्विनम्, 843                      | शये, 862                      |
| शकमयं घूमं आरात् अपश्यम्, 865 | शतदुरस्य, ४७७०                      | शरणं न वृक्षम्, 2786          |
| शकुन्तिका, 897                | शतदुरेषु, ४७५                       | शरणम्, 2798                   |
| शकः, 1837; 2807               | शतधाराः, 4031                       | शस्दः 2271; 2273; 4457        |
| सक, 438; 480; 1340; 3120;     | शतपंत्रः, 2790                      | शरद्वान्, 885                 |
| 3482                          | शत-पवित्राः स्वघया मदन्तीः, 2715    | शरमाय, 3572                   |
| शक्रम्, 3474                  | शतयातु, २६६६                        | शरवे, 1827; 4831              |
| शक्वरी, 4799                  | शतर्चसम्। 2795                      | शरस्य, 535                    |
| शरिघ स्वस्तये, 1895           | शतहिमाः, 2243                       | शरासः, 896                    |
| शग्मः, 2274                   | शतिहमाय, 4019; 4020                 | शरुः, 877; 891; 3507          |
| शङ्कवः, 866                   | शतानीकाः, 3474                      | शरु, 1827                     |
| शचिष्ठ, ३५०६                  | शतानीका इव, 3470                    | शरुमान्, 4750                 |
| शचिष्ठया, 1856                | शतामघ, ३०७१                         | शरुम्, 2750                   |
| शची, 459; 4813                | शताय, ३०७१                          | शर्यः, 2291; 4034             |
| शचीनाम्, 448                  | शतायुषा हविषा, ४८१४                 | रार्धन्, 3450                 |
| शचीपति, 520                   | शतारित्रम्, ५३२                     | राधीसि इव, 3526               |
| शचीपते, 3173; 3497            | शतिनीभिः, 482; 820                  | शर्म, 1850; 2798; 4004        |
| शचीमिः, 865; 1854; 2654;      | शत्रिम्, 1910                       | रार्मणा त्रिवरूथेन पाहि, 1886 |
| 2747; 4398                    | शन्तनवे, 4768                       | शर्मणि, 1938                  |
| शचीव:, 30/9                   | शपथा, 4745                          | शर्मन्, 2662; 4434            |
| शचीव, 479                     | शपातः, 4745                         | शर्म सप्रथः, 2766             |
| शचीवते, 480                   | মাদ, ৪50                            | शर्य, 4013                    |
| राचीवसो, ३४९५                 | शफ-अरुजः, ३४६४                      | शर्यणावतः, ३५०१               |
|                               |                                     |                               |

| शर्यणावति, ३०९९; ३१०४, ३५०१; | शार्यात, 1347                       | शिशुं एकम्, 512                     |
|------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|
| 4006; 4054                   | शायीते, 1347                        | शिश्म, 4792                         |
| शर्यणावन्त, 3099             | शाल्मली, २७१९                       | शिश्न, 2675                         |
| शर्यहा, 4013                 | शारवती नारी, 3077                   | शिश्नथः, 3149                       |
| शर्यात, 1347                 | शासः, 4810                          | शिश्नदेवाः, 2675                    |
| शर्यातम्, 528                | शासद् वद्धिः, 1334                  | शिरनदेवान्, ४७६९                    |
| शर्याभिः, 4053               | शास्त्रे, ३१६७                      | शिएना, ४४०७                         |
| शर्याभिः न भरमाणः गमन्त्योः, | शिशुमारः 534                        | शिश्व:, 808                         |
| 4053                         | शिक्षयः, 3493                       | शीतिका, 4390                        |
| शर्वा, 2767                  | शिक्षमाणः, 2801                     | शीपालम्, ४४३६                       |
| शल्मलिः, ४४५६                | शिक्षा, 3081                        | शीरं पावक-शोचिपम्, 3450; 357        |
| शल्मलिम्, 2719               | शिक्षेयं अस्मै दित्सेयं मनीपिणे,    | शीर शोचिषम्, 3518                   |
| शल्मली, 2719                 | 3122                                | शीर्ष, 4815                         |
| शवः, 3499                    | शिग्रवः, 2667                       | शीर्पन् क्रतवः निरंके आसन् आ        |
| शवसा, 829                    | शिञ्जार, ३०९०                       | इपन्त, 3563                         |
| रावसानम्, 2271               | शिञ्जारम्, 3089; 4412               | शीर्ष्ण शीर्ष्णः जगतः तस्युवः पतिम् |
| शवसाना, 2782                 | शितिपृष्ठ, 1319                     | 2744                                |
| शवसा युजन्त रोदसी, 2323      | शिपिविष्टः, 2296; 2794              | शोप्ट, 3470                         |
| शवसा शुषुवासा, 2782          | शिपिविष्ट, 455; 2328; 2795;         | शीप्टेषु, ३४८५                      |
| शविष्ठः ३४९७                 | 2796                                | शु, 1279                            |
| शशमानः, ४३८३                 | शिप्राः, 1930                       | शुकेषु, 474                         |
| शशमानस्य, 1847               | शिप्रिणे, 3165                      | शुक्रः, 1871                        |
| शशमे, 2232                   | शिप्रिन्, 458; 1340; 2679; 3079     | शुक्रं पयः, 3978                    |
| राशयः, ८६६                   | शिप्र, 516; 1911                    | शुक्र, 445; 1306                    |
| शशयम्, ३४८८                  | शिफायाः, 518                        | शुक्रदुघस्य, 2270                   |
| शशीयसी, 1935                 | शिमि, 2719                          | शुक्रम्, 1852                       |
| शश्वता तना, 3962             | शिमीवान्, 4750                      | शुचयः, ४९३                          |
| शश्वताम्, ३५०३               | शिम्बलम्, 1352                      | शुचिः मातरा रोदसी प्रारूरचत्.       |
| शश्वन्ता, 864                | शिप्या, ८३५                         | 2670; 4029                          |
| <b>शाकाः, 2261</b>           | शिम्यु, 3097                        | शुचयः मधुमन्तः, २७७५                |
| राकिनः, 1927                 | शिम्युम्, २६६५                      | शुचन्तिम्, 525                      |
| शाक्तस्य, २६३।               | शिम्यून्, 514                       | शुचयः आपः, 1302                     |
| शाक्भना शाकः, ४४२३           | शिरिम्बिटस्य, ४८१२                  | शुचा-शुचा, 1313                     |
| शाखाः, 2261                  | शिरो यद् अस्य त्रैतनो वितक्षत्, 842 | शुचिः मातरा रोदसी प्रारूरचत्,       |
| शाखा, 1351                   | शिवः, 891, 2279, 4817               | 4029                                |
| शाचिगो, 3126                 | शिव, 2724                           | शुचिः प्म यस्मा अत्रिवत् प्र        |
| शाचिपूजन, 3126               | शिवासः, 2666                        | स्वधितीव रीयते, 1890                |
| সাণ্ড:, 2320                 | शिशानः, 4743                        | शुचि, 445                           |
| शातवनेय, 482                 | शिशांतम्, 1305                      | शुचिक्रन्दम्, 2789                  |
| शारदीः, 879; 2257            | शिशीहि, 3141                        | शुचिऽदन्, 1890                      |
|                              |                                     |                                     |

श्रुप्टि इव, 2754

शुष्मी, 4034

| शुचि-दन्, 2651                  | शुष्मी शर्घः न मारुतम्, ४०३३  | श्यावाय, 536; 1935              |
|---------------------------------|-------------------------------|---------------------------------|
| शुचिपाः, 2775                   | शुष्मेभिः, 2315               | श्यावारव, 1934; 3170; 3173      |
| शुचिव्रत-तमः, 3452              | शुब्भेः, 486                  | श्यावीः, 3489                   |
| शुचे, 2774                      | शुष्यः, 2742                  | श्याचीः पथः, ३४८९               |
| शुतुद्री, 1337; 4448            | शूची, 1299                    | श्येनः न दीव्यन् अनु एति पायः,  |
| शुनः, 1877; 3479                | शुद्रः, 4758                  | 2739                            |
| शुनः शेप, 454                   | शूने, 2645                    | श्येनः परावृतः आगरत्, ४०१०      |
| शुनः शेपम्, 1884                | शुरः, 851                     | श्येन, 870; 4833                |
| शुनं हुवेम मधवानमिन्द्रम्, ४७७५ | शूरपत्नीः ८७९                 | श्येनपृतम्, ३५६२                |
| शुनपृष्ठः, २७४९                 | शुर पृथ्या वेनस्यार्कैः, ४८०७ | श्येनम्, 1863                   |
| शुनम्, 1877                     | शूरम्, 4024                   | श्येनस्य इव प्राजतः, 1865       |
| शुनासीर, 455                    | शूच:, 2682                    | श्येनासः, 1832                  |
| शुनेषितम्, ३४६०                 | शूलम्, 848                    | श्येनासः न पक्षिणः, 3136        |
| शुन्घत, ४४११                    | शृशुवानः, २६७३                | श्येनी, 828                     |
| शुन्ध्यन्तु, ४४११               | शुषैः, 2245; 2327             |                                 |
| शुन्ध्युवः, ८१०                 | मृङ्ग-वृषः, ३१२६              | श्रत्, 517                      |
| शु-च्युवं नि कहयुः पुरुमित्रस्य | मणीदि, 4744                   | श्रद्धा, 4810                   |
| योषणाम्, ४४११                   | मुण्बिरे, 3488; 3530          | <b>সব</b> :, 1351; 3539; 3962   |
| शुन्ध्युवम्, ४४११               | शतपाकम्, ८४८                  | श्रवः नृहत्, ३१६१               |
| शुभः गती हिरण्यवर्तनी, 3087     | श्तम्, 4390                   | श्रवः वीरवत्, 1861              |
| गुमस्पती, ३१४४; ३१५४            | शेपः, 4054; 4457              | श्रव, 1863                      |
| शुमानैः वोचेः, 870              | शेप, 455; 4764                | श्रवसः, 2662                    |
| शुरुधः, 875; 2234; 2677; 2738   |                               | श्रवसि श्रवः, 3525              |
| शुरुष्, 2677                    | शेव, 1350                     | श्रवस्, 540                     |
| शुल्काय, 2761                   | शेव, 2724                     | श्रवस्यता, ४४४६                 |
| যুযুলুক, 2808                   | शेवम्, 1319                   | श्रवस्यवः, 818; 3970            |
| शुशुक्वान्, 874                 | शेषस्, 2651                   | श्रवस्युम्, २७५६                |
| शुष्कम्, 2801                   | शैलस्य मध्यात्, २७१७          | श्रवोभिर् युज्यं चिदच्यसत्, ८४० |
| शुष्णः, 2256                    | शोविः, 4390                   | প্সার:, 4827                    |
| शुष्णं अशुषम्, 515              | शोचिषा, ३४९६                  | श्रियः अधि अधित, 4794           |
| शुष्ण, 476; 486; 1906; 1907;    | शोणः, 4396                    | श्रीणानाः, ४००६                 |
| 3479; 3480                      | शोशुचानः, 4744                | श्रुतबन्धु, ४४२३                |
| शुष्णम्, 439; 1289; 1838;       | शौरदेव्यः, ३५१७               | श्रुतरथे, 807                   |
| 2254; 2267; 4397                | श्मश्रुषु, 3166               | श्रुतर्यम्, 526                 |
| शुष्णस्य, 539; 1906; 2256       | श्यालात्, 521                 | श्रुतर्वणे, 4417                |
| शुष्णाय, ८८१                    | श्याव, 3135                   | श्रुतर्वा, 3524                 |
| शुष्पः, 2728; 4828              | श्यावक, 3085                  | श्रुतवित्, 1919                 |
| शुष्मि, 819                     | श्यावकम्, ३०८३                | स्रुधी, 1285; 2279              |
| शुष्मिणम्, 3119                 | श्यावम्, 538; 4433            | श्रुष्टिः, 882; 2706            |
| 3                               |                               | ਅਹਿਤ ਭਰ 1754                    |

श्यावाः, 3171; 4433

श्रुष्टिगो, 3470, 3477 श्रुप्टी, 2327 श्रोणम्, 526 श्रोणिः, 851; 4815 श्रोता = श्रोत, 2705 श्रोमतम्, 2678 श्रीषद्, 824 श्रौप्टी इव, 3465 श्लोकः, 2701 श्लोक, 4761 श्लोकम्, 468; 895 रवः, 875 श्व. 2808 श्वघ्नी, 4413 श्वधीव, 508 श्वयातवः. 2807 श्वसुर:, 4404 श्वानं बोधयितारम्, ८४६ श्वान्तम्, 833 श्वात्रम्, ४७४७ श्वापदः, 4390 रवेत:, 4396 श्वितीचे, 1301 श्वित्यञ्चः, 2686 श्वेतं कलशं गोभिः अक्तम्, 4019 श्वेतं नयन्ति सुदृशोकं अश्वम्, 2759 श्वेतया धिया, ३१५५ श्वेतयावरी, ३१५५ श्वेतयावरी नदीनाम्, 3155 श्वेती, 4447 श्वेत्या, 3155; 4449 संदान, 847

षट् इत् यमाः, 858 षट् उवीः, 2284 षद्, 3509 षड्-अरे, 857 षड् उवीः, 4386 षड् षारान्, 1356 षड् विद्यानाः, 2771 षड् विप्टिरः, 1288 षददिडस्पदे परिवीत इडस्पदे, 814 षप्टिः शता शत सहस्रा पष्टिः अधि षट्, 2666 षप्टिं सहस्रा, 2263 षप्टिं सहस्रा नवर्ति नव, 479 षिताममुञ्चत, 1835 षोदन्, 2695 षोळहा, 1355 प्टा, 876 ध्या, 1853; 1856; 1889

सः पितुः पिता असत्, ८५८ सः भन्दनाः उत् इयर्ति प्रजावतीः, 4032 सं + अमे, 3486 सं अविड्ढि, 3557 सं आनुधे, 4451 संउइधानम्, ४४०७ संगच्छध्वम्, ४८३७ संगति गोः, 1870 संगय, 507 संगथे, 3097 संगमे. 516 सं गयीम्, ४०४१ संजग्मिरे, 4376 संजानाना उपासते, 4837 संजास्पत्ये सुयमं आ कृणुष्व, 1901 संतनिः, 4011 सं त्री पवित्रा विततानि, 4043 सं दधन्वे, 4036

सं नः शिशीिह भुरिजोः इव सुरम्, 3086 संपृच्यते, 517 संपृच्छसे, 870 सं बलम्, 2760 संभृता, 2754 सं मात्राभिः मुमिरे, 1341

संमिश्लाः, 871

सं यः वंना युवते, 2651 सं यन् मही मिथती स्पर्धमाने तनूरुचा

शुरसाता यतेते, 2783 संवत्सरः. ४८३६ संवत्सर, ८६७ संवत्सरीणम्, ४७४५ संवत्सरे इदं अद्या वि अख्यत, 846 संवत्सरे वपते एकः एषाम्, ८६५ संवदध्वम्, ४८३७ संवर्गं यत् मधवा सूर्यं जयत्, 4413 सं शिशीमसि, 516 स सं युवसे, 4837 संस्कृतत्रम्, 2265 संहितीकरण, 1840 स इत्तमोऽवयुनं ततन्वत् सूर्येण वयुनवच्चकार, 2258 स ई भूरिषट् रथः न अयोजि, 4033 सकृत्ऽस्वम्, ४४४६ सक्षणिम्, 4022 सखाय:, 4441 सखायं आविश. ३९६९ सखायं न ईशे, 4749 सखा सुशेव एधि नः, 2724 संख्यम्, 2762 सगरस्य बुध्नात्, ४७४९ सङ्काः, 2336 सचनस्य, 2272

सचन्त, 1917 सचन्ते, 2780 सचा, 825; 1299 सचामुवः, 3162 सचिविदम्, 4443 सजात्येन, 3137 सजूः देवेभिः, 2694 सजोषाः, 2736; 4454 सजोषा नप्ता अपाम्, 2246

सती, 1291 सतीबृहती, 4804 सत्त्वैः, 4812

| सत्पतिम्, 3512; 4426             | सधमाच , 3487, 3980                      | सप्त आस्यः, 1872           |
|----------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| सत्यः, 426; 1898                 | सधेस्तुतिम्, ३०७३                       | सप्त-आस्ये, 1873           |
| सत्यमन्त्राः, २७५८               | सघस्थं आसदत्, ३९७६                      | सप्त ऋषीणा वाणीः, ४०४७     |
| सत्यम्, 4744                     | संधस्थम्, २७९०                          | सप्तचक्रम्, ८५४            |
| सत्यराधसे, २६८३                  | संधि, 1918                              | सप्तचक्रे, 857             |
| सत्यराधाः, १८४९                  | सधीची:, 862; 4825                       | सप्त छन्द, 2317            |
| सत्यश्रवसि, 1944                 | सधीचीः विपूचीः वसानः, 4825              | सप्त जिह्नाः, 1317         |
| सत्यश्रुतः, १९४४                 | स नः पर्यत् अति द्विपः, ४८३३            | सप्त तन्तु, 854            |
| सत्यस्य मृनुम्, 3512             | सनका , 463                              | सप्ततन्तुम्, ४४२०; ४७९२    |
| सत्याः, ४९५                      | सनये, 2777                              | सप्त तस्थुः, ८५४           |
| सत्या, 2764                      | सनये घनानाम्, ८११                       | सप्तथस्य प्रातुः, ४७६९     |
| सत्यानृते अवपश्यन् जनानाम्, 2717 | सनात् अनीळः, ४४२३                       | सप्तथी, 2701               |
| सत्यासः, ४३८९                    | सनाभिः, 857                             | सप्त दानून्, 4789          |
| सत्या सत्येभिः महती महद्भिः,     | सनिता, 4428                             | सप्त दिशः, ४०५५            |
| 2756                             | सनिता वाजं अवी, 2731                    | सप्त द्युम्नानि, ३१५९      |
| सत्रा, 2281                      | सनिप्ठया, ३५५७                          | सप्त घातवः, ४४०६           |
| संत्रांचा मनसा, 2794             | सनिष्यन्, २७९८                          | सप्तधातुः, २३१७            |
| संत्राचीं रातिम्, 2731           | सनीळा, 2727                             | सप्तघातु, 1830             |
| सत्राच्या, ३४९७                  | सनुत्यः, 2236                           | सप्त घाम, 4046             |
| सत्राजित्, 1293                  | सनुत्येन त्यजसा, 2319                   | सप्त घामभिः, 453; 1832     |
| सत्रावाजं न जिग्युपे, 2281       | सनेमि, 857; 874                         | सप्त घामानि, ४७९१          |
| सत्रासाहम्, 1339                 | सन्त्य, 447; 3451; 3452                 | सप्त घारकाः, 2317          |
| सत्राहा, 2282                    | सन्नद्धो मनसा चर्चाम, ८६३               | सप्त घीतयः, ३९६८           |
| सन्ने, 2692                      | सन्यसे, ३५०७                            | सप्त धीतिभिः, 3970; 4001   |
| सत्व, 1868                       | स पतत्री त्वरं स्था यत् श्वात्रं अग्निः | सप्त धेनवः, ४०३१           |
| सत्वभिः, 828                     | कृणोत् जातवेदाः, ४७४७                   | सप्त नद्यः, 2317           |
| सत्वानः, ४८७                     | सपत्नध्नम्, ४८१७                        | सप्त नद्यः यद्भीः, ४०३५    |
| सदने, 2700                       | सपत्नहा, 4822                           | सप्तनामा, ८५४              |
| सदने ऋतस्य, 1868                 | सपत्नीः, ४४०७                           | सप्त पदानि, ४३७९           |
| सदसस्पति, ४४८                    | सपत्नी, 1310; 1318                      | सप्तपदीम्, 3522            |
| सदस्य, 1833                      | सपत्नीबाधनम्, ४८०६                      | सप्तपुत्रम्, ८५३           |
| सदान्वे, 4812                    | सपर्यू, 1346                            | सप्त पृक्षासः, 1314        |
| सदापृण, 1918                     | सपर्येज्यः, २२३२                        | सप्तप्यः, ४३९९             |
| सदानृधः, ३९९१                    | सपित्वम्, 522                           | सप्तभ्यः जायमानः अशतुभ्यः, |
| सदासदः, ४४४९                     | सप्त, 1843; 1916; 2736; 4031            | 3566                       |
| <b>सद्यः जातः, 3532</b>          | सप्त अर्घगर्भाः, ८६३                    | सप्त मर्यादाः, ४३७७        |
| मधमात् अस्तु, 1845               | सप्त आदित्याः, ४०५६                     | सप्त मातरः, ४०४७           |
| मधमादः, 2329                     | सप्त आपः, 3563                          | सप्तमातरम्, ४७७७           |
| मधमादे, 2676; 4000               | सप्त आ प्रवत, ३९९४                      | सप्त मानुषः, ३१७४          |
|                                  |                                         |                            |

सप्ति वाजभरम्, 4451 सप्त में सप्त, 1927 सप्तयः, 502; 3086; 4006 सप्ति, 1339 सप्त यहीः, 1836 सप्ति-इव, 2312 सप्त युञ्जते एकः अश्वः सप्तनामा, सप्तीवन्ता, 2784 सप्रथः, 4829 सऽप्रथः शर्म, 3462 सप्त रश्मयः, 1283 सप्तरिमः, 1287 सप्रथा, 1894 सप्तरियम्, 834; 4380 सप्सचसः, ८७४ सब:द्धां धेनुम्, 2291 सप्त-वधिः, 3523 सप्तवधिम्, 1944 सबधः, 2721 सबन्धवः पञ्च त्राताः अपस्यवः, सप्त वनिः, ८६० सप्त वाणोः, 1319; 3493 3974 संबर्द्धा धनुम्, ४४९ सप्त वहन्ति अश्वाः, 854 सवर्दुघा, 820 सप्त विप्राः, 1916 सबर्दुघायाः, ४४२९ सप्त विप्राः ऋपयः, ४०३५ संभावती विद्थ्येव संवाक, 872 सप्त वीरासः अघरत्, 4401 स मूर्मि विश्वतः वृत्वा दशाङ्गुलं सप्त शतानि विशतिः, 857 अति-अतिप्ठत्, 4753 सप्त शिवास्, 829 सप्त-शीर्षाणम्, 1316; 3479 सभेयम्, 507 सप्तशीर्णीम्, ४४३५ सम, 481 समजै:, 4016 सप्त संसदः, 3557 समत्सु, 488; 878; 3146 सप्त सप्त. 4422 सप्त सिन्धवः, 3487; 3514 समद:, 2335 समन, 2235 सप्त सिन्धुषु, 3150 समन इव वपुप्यतः, 3499 सप्त सिन्धृन्, ४६२; 1287 सप्त-स्वसा, ३४४७ समनसः, 2721 सप्त स्वसारः, 854; 2744; 3494 समना, 3505 सप्त स्वसारः मातरः, ४०३१ समने, 2335 सप्त स्वसुः, 4376 समन्यवः, ३१३७ सप्त स्वसुः अरुषोः वावशानः, समन्यवः देवासः, 1823 समयंस्त सार्यथः, 833 4376 समया पाष्या,.481 सप्त हरितः, 474 सप्त होता, 1332 समरणे, 876 समर्यः, 1908; 2750 सप्त होतारः, 466; 4055 समर्यम्, 1849 सप्त-होत्, 1322 सप्त होतृन्, 4428 समस्य, 3528 सप्त होजाः, 4393 समह. 2774 स मा घीरः पाकं अत्र आविवेश, सप्त होत्राणि, 1314 सप्तानां सप्त ऋष्टयः, ३१५८ 859 सप्तास्यम्, ४४12 समानः, 2680

समानः बन्धुः, 2752 समानं अञ्जि अञ्जते, 2732 समानं नाम, 2802 समानं मनः, 4837 समानं मन्त्रं अभि मन्त्रये, 4838 समानं वत्सम्, 834 समानम्, ४७४९ समानी समितिः, 4837 समाने ऊर्वे अधि, 2758 समाने घारणे. ४०३४ समानैर्नुभिः, 491 समानो राजा. 1354 समान्या, 3544 समामा वियुते दूरे अन्ते, 1353 समित्, 1313 समित्, 4437 समिथे, 2796 समिथेपु, 494; 2766 समिदाधान, 1314 समिद्, 4419 समिद्धः, 2647; 4437 समिद्धः अग्निः, 1282 समिद्ध, 892; 4782 समिघम्, 2647 समीके, 1849 समीधिरे, 1892 समुद्रः अर्णविः, ४८३६ समुद्रं अति प्रपर्षि, 2257 समुद्रं अर्णवम्, 4425 समुद्र, 449; 878; 1878 समुद्र ज्येप्ठाः, 2717 समुद्रतः, 1930 समुद्रम्, 3098; 4003; 4004; 4030 समुद्रवाससम्, ३५७८ समुद्रस्य चिद्धनयन्त पारे, 872 समुद्रात्, 1845; 1880 समुद्रात् अवरात्, 2654

समुद्रात् आ परस्मात्, 2654

समुद्रात् कर्मिः मघुमान् उत् आरात्,..

187B सर्वहुतः, ४७५६ सह छन्दसः, ४७९७ समुद्रार्थाः, 2717 सर्वे सखायः, ४४४३ सहत्वचा हिरण्यया, 3076 समुद्रियाः, ४०२२ सवन, 435 सहदेव सारञ्जय, 1836 समुद्रे, 456; 3117; 3503 सवयसा. ८३३ सहप्रमा, 4797 समूळहमस्य पांसुरे, ४५३ स वाजी वारमव्ययम्, ३९८७ सहिश्चत्, 2790 सम्राजः, 2653 स वावुधे - यज्ञियासु, 2786 सहसः सूनः, 2255; 2655 सम्राजा, ३१५१ सविता, 2330; 2702; 2757; सहसः सुनोः, 3134 सम्राजोः, ४४७ 3548; 4025; 4402 सहसश्चित् सहीयान्, 4823 सम्राद, 892 सविता भगः, 1947 सहस्कृत, 3450 सम्राद् अन्यः, २७७८ सवितुः, 523; 1341; 2721; 4829 सहस्तोमाः, 4797 सरण्यु, 2753; 4391 सवितृ, 451; 465; 1304; 1338; सहस्य, 445 सरथम्, 1318; 2780 सहस्रं ते स्विपवात भेषजा, 2714 1876: 1921: 1946: 2299: सरमा, 485; 494; 1335; 1920; 2302 सहस्र-मासः जमार शरदश्च पृथींः, 2724: 4779 सवितेव, 895 1841 सरयुः, 1929; 4433 सवीमनि. 2330 सहस्रद्वारम्, 2773 सरिंगः सुर्वे सचा, 821 सहस्रनिणिजा, ३१०७ सञ्याय, ४४१७ सरीस, 4042 स व्रजं दर्ता पार्थे अघ द्योः, 2323 सहस्रपृष्टिम्, 1909 सरसी, 2801 सन्नता, 2330 सहस्र-मधम्, 2772 सरस्वती, 434; 485; 505; 831; सश्चतः, 2789 सहस्रम्, 2329 सञ्चति, ५१५ सहस्रशीर्षाः, 4753 893; 1310; 2295; 2301; 2315; 2701; 2706; 2726; ससं न पक्वं अविदत् शुचन्तम्, सहस्रश्रङ्गः, 2727 2787; 3487; 4025; 4433; 4450 सहस्रक्ष्यः वृषमः, 2727 4439; 4448 ससम्, 3520; 4451 सहस्रसाः शतसाः अस्य रेहिः, 4827 सरस्वतीम्, 2657; 4393 ससवासः, ३४८५ सहस्रसाम्, ३५८० सरस्वतीवतोः, ३१७४ ससवासं स्वः अपश्च, 1339 सहस्रसावे, 2803 सरस्वती, सरयुः, सिन्युः, ४४३३ सहेग्राक्षः, 496 ससस्य चर्मन् अधि पुश्नेः, 1830 सरस्वती सारस्वतेगिः. 1315 ससुज्यहे उदेव यन्तः उदिभः, 3568 सहस्राक्ष, 453 सरस्वत् ८६६ ससुवासं इव, 1321 सहस्राक्षण शत शारदेन शतायुवा सरस्वत्याम्, 1327 सस्त् विश्पतिः, 2726 हविषा, 4814 संग्रीस, ३९९₄ सहस्रा त्रिशतम्, 1856 सस्नि अविन्दत् चरणे नदीनाम्, सरंग्सि त्रिशतम्, 3531 सहस्रिणः, 1872 4803 सरा रेसव ।वष्टपम्, ३९८९ सहस्रिणं गोमन्तं वाजम्, 3978 सस्नि, 4789 सरी भव, 824 सहस्रिणं वाजमत्यं न सप्तिम्, 1326 सस्निम्, 4803 सरीसुपम्, 4814 सहस्रिणी, 2663 सस्मिन्, 837 सरूपा वि वां चिकित्सत् ऋतचित् ह सस्मिन् कघन्, 2700 सहस्रियम्, 2730 नारी, 1838 सम्रे, 2785 सहस्रे ... बृहत् पृथु, 3503 सर्गान्-इव, 3172 सस्वर्ता, 2733 सहस्रेण इव मंहते, 3474 सर्गांसः, 4399 सहस्व:, 2651 सह:, 4454 सर्पि:-आसुत्ति, 3160 सह, 445: 2740 सहावान्, 880; 4454 सर्वतातिम्, 4771 सह चित्तम्, 4838 सहरि:, 4454

| सहुरे, 4454                   |
|-------------------------------|
| सह्तिम्, ४७५१                 |
| सह्याः, 1285                  |
| संावरणी, ३४७०; ३४७७           |
| सा, 1934                      |
| साकं वृधा, 2782               |
| सा कदीची, 858                 |
| सातये, 2786                   |
| सातिम्, 4012                  |
| सातौ, 2243                    |
| सादने देति, 3972              |
| सादन्यम्, ५०७                 |
| साधारणः, ३५०३                 |
| साधारण्येव, ८७७               |
| साध्याः, ४७५५                 |
| सानु, 2315                    |
| सानुना, 2700                  |
| सानुषक्, ८८१                  |
| सानुषु त्रिषु, 1282           |
| सानोः सानुम्, ४३८             |
| साप्तस्य, ३४८९                |
| साम, 1896                     |
| साममृतम्, २६९३                |
| साम-विप्रम्, 1930             |
| सामवेद, 2249                  |
| सामानि, 4757                  |
| सायं सवन, १३३१                |
| सायक, 4454; 4455              |
| भ्सायकस्य, 1352               |
| सारिषः, 2334<br>सारमेय, 2725  |
| सारमेय, 2725                  |
| सार्पराज्ञी, 4835             |
| सावर्ण्यः, ४४२९               |
| सावर्णिः मनुः, ४४२९           |
| सावर्ण्यस्य, ४४३०             |
| साविषत् ८६१                   |
| साशनानशने अभिव्यक्रामत्, ४७५४ |
| सासह्यात्, 1890               |
| साहदेव्यात्, 1837             |
|                               |

| सिश्वरीः, 3513                    |
|-----------------------------------|
| सिंहं इव दुहस्पदे, 1940           |
| सिर्ह प्रति जोषयेते, 511          |
| सिनोथः, 2766                      |
| सिनोवालो, 1299; 1300; 4832        |
| सिन्घवः, 3138; 3139; 3176;        |
| 4446                              |
| सिन्धुः, 807; 890; 4433           |
| सिन्धं विबाल्यं वितस्याना अधि     |
| धमि, 1854                         |
| सिन्धु, 1870; 1876; 3138;         |
| 4446                              |
| सिन्धु-पती, 3139; 4447            |
| सिन्धुमिः, ४६४                    |
| सिन्युभ्यः अभवत् लोककृत्, 4030    |
| सिन्धुमातरः, 3139; 4447; 4450     |
| सिन्धुमाता, ४४४७                  |
| सिन्धुम्, 861; 1290               |
| सिन्धुवाहसा, ३१३९; ४४४७           |
| सिन्धु, सुवोमा, ४४४८              |
| सिन्धून् पर्वतान् अर्यणावतः, ४४०९ |
| सिन्धोः उत् श्वासे, ४०३२          |
| सिन्धोः कर्मा, ३९७२               |
| सिन्धोः कर्मा व्यक्षरन्, ३९७९     |
| सिन्धोः कर्मी अधिश्रितः, ३९७४     |
| सिन्घोः, 3152                     |
| सिन्धौ, 3137                      |
| सिमा, 3085                        |
| सिषासति, 2685                     |
| सिष्विदानाः, 2802                 |
| सीताम्, 1877                      |
| सोमिका, 3579; 4770                |
| सीम्, 514                         |
| सीराः, 880                        |
| सु-अश्वाः त्वा सुरयाः, 1828       |
| मुकर्मीमः, 401 <b>4</b>           |
| सुकृत, 2738                       |
| मुक्त्यया, ३९९२                   |
| मुक् <b>त्वनि, 3459; 3460</b>     |
|                                   |

सुक्रतुः, 3964 सुक्रतो, 3074 सुक्षत्र, 2774 सुक्षितिम्, 2755 सुक्षितीः, 2741 सुखं सुपदम्, 3492 सुखरथम्, 1904 सुगन्धिम्, 2734 सुगाघा, २७९१ सुगेमिः विश्वा दुरिता तरेम, ४७८५ सुचक्रे, 2271 सुजनिमा, 2795 सुजनिमानः, 2739 सुजाते अश्वसूनृते, 1944 सुजिह्नाः, 871 सुत:, 823 सुतः अयं सोमः इन्द्रस्य, ४०४८ सुतः सोमः, 1339 सुतं सोमं न, 1938 सुतम्, 3961 सुतम्भर, 1919 सुतरा सुगाघा, 2791 सुतष्टः, २६९३ सुतस्य मध्वः, ३९८१ सुतानाम्, ३५०१ सुतावन्तः, ३१२५ सुतासः, 2775; 3475 सुतासः ठद्भिदः, 825 सुतीर्थम्, ३४६३ सुतीर्थाः, 1853 सुतुकाः, ८८२ सुतेषुय 3493 सुदबः, 2330 सुदक्षः दक्षैः, 4760 सुदक्षस्य, ३५५६ सुदत्रः, 866; 2695; 2696 सुदानवः, 469; 877; 3103; 358 सुदानू, 2324 सुदासः, 2669; 2763

| सुदास, 2765                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सुम्नाय, ३५०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुषामणि, ३१५३                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| सुदासम्, 2762; 2764                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुम्ने सुछदिप्टमे, 2743                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | सुषाम्णे, ३१५०                   |
| सुदासें, 487; 529; 2665; 2672;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | The state of the s | सुषिरम्, 3514                    |
| 2737; 2763                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | सुम्नैः एव यावरी, 2291                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सुपुतः, 4028                     |
| सुदास्तराय, 889                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुयमा सरस्वती, ४०२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुपोमा, 3104; 3501; 4448         |
| सुदिनत्वे, 2773                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुयवसः, ८९५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सुषोमायाम्, ३५०२                 |
| सुदिने, 891                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सु-यवस् – आत् 864                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | सुप्टुतिः, 1848                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुरमा उ, 1882                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुर्दुर्ति गव्यं आजिम्, 1881     |
| सुदुघाम्, 861<br>सुदेवो अद्य प्रपतेद् अनावृत्, 4765                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुरमि नो मुखा करत्, 1864                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | सुप्दुतीः, ३१२५                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुर्यभम्, 2266                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सुसमिद्धः, 1887                  |
| सुघन्वन्, 450; 522                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुरिभण्टमम्, ८९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सुसमिद्ध, 440                    |
| सुनिष्काः, 1862; 2728                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सुरभी, 1882                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सुसर्तु, 4447                    |
| सुनोता, 2684                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुरा, 2768                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | सुसर्त्वा, 4449                  |
| सुन्वतः, 3499                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुराश्वः, 3141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सु-सोम, 3104                     |
| सुन्वते, 3474                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुहवेभिः, 4432                   |
| सुन्वानस्य अविता, ३५३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सुराधसम्, ३४७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सुहस्तः, ८६१                     |
| सुपत्नी, 2235                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुवसि, 1875<br>सुवानः = स्वानः, 3994                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | सुहोता, 2744                     |
| सुपर्णः अव्ययिः मस्त्, ३९९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सुवानः, 4006                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सू, 835                          |
| सुपर्णः हव्यम्, १८५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सूकरस्य, 2726 –                  |
| सुर्पण, 465, 828, 2808, 4786                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुवास्तुः, ३१३४<br>सुवास्त्वः अधि तुग्वनि, ३१३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सूक्तानि, 3450                   |
| सुपर्ण गरुत्मान्, 865; 869                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सूद-दोहसः, 3512                  |
| सुपर्णाः, 859; 1343                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुविताय, २६६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सूदय, 2661                       |
| सुपिप्पलाः, २७९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सुविदत्रः, २६९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सूनः, 1328; 2255                 |
| सुपुत्रा अदितिः,, 1315                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सुऽविदत्रम्, ४३९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | सूनरः, 3159                      |
| सुप्रकरस्नम्, ३१६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुविदत्राभिः, 2780                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सूनरी, 1874; 2777                |
| सुप्राङ्-अजः, ८४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | सुऽविदत्रियेभ्यः, ४३९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सूनवः ऋमूणाम्, ४८२३              |
| सुप्राव्यः, 1850                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सुविप्रः, 847                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सूनवे, 464                       |
| सुबन्धु, 4423                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुवीरः, 2278; 2288                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सूनाः, 848                       |
| सुबन्धो, ४४२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुवीरम्, २६६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सूनृता, 2701; 2777               |
| सुब्रह्मा, 2664                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुवीराः, ४०३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सूनृताना शचीनाम्, ३१६५           |
| सुब्रह्मण्या, १२८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुवृक्तिमः ब्रह्म अकारि, 2791                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुनृतावती, 2778                  |
| सुमगः पुत्रः, 885<br>सुमत् पुंस इत् भद्रः वहतुः परिष्कृतः,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | सुवृतं रथः, 887<br>सुशमी, 2664                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सूनृतावरी, 1874                  |
| 4406                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | सुशर्मीमः, 3128                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सूनोः, 536                       |
| सुमत् रयः, ३४९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुशिप्रः, 1333                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सूनोः वत्सस्य मातरः, ३९७७        |
| सुमनसः, २७५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुशिप्र, 437                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुपायनः, ४२७                     |
| सुमहसा, 3130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुशिप्रिन्, ३१२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सूमर्वम्, 4773                   |
| सुमित्राः, ४४३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुशिल्पे, 3966                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सूमयम्, 3535                     |
| सु मृन्मयं गृहम्, 2774                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सुश्रवस्, ४७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सूरः, 1867                       |
| सुमेघाः, 2780                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सुश्रातम्, ४८२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सुरः चित् अस्मै अनु दात् अपस्याम |
| The state of the s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2712                             |
| सुम्नाः, 874                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुषन्त्याः इव, 1944                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                  |

| सूरं पवमानम्, ४००९               |
|----------------------------------|
| सूरम्, 4005                      |
| सूरवः, 2743; 3495; 4450          |
| सूरयः संखायः, ४०४४               |
| सुरश्चकं प्रवृहत्, 816           |
| सुरा:, 3970                      |
| सुरात्, 850                      |
| सुरि:, 891; 890; 3517; 400       |
| 4452                             |
| सूरिभिः, 3128                    |
| सूरिमिः विश्वा दुरिता, 2685      |
| सूरीन्, 2746                     |
| सूर्म्यम्, ३५१४                  |
| सुर्म्या, 2644                   |
| सूर्यः 1850; 3152                |
| सूर्यः अरुहत् शुक्रं अर्णः, 1920 |
| सूर्यः न रोदसी अवर्धवत्, 3116    |
| सूर्यः रश्मिभः गाः ससृजे, 269    |
| सूर्यं अरोचयन्, 3160             |
| सूर्य, 1946; 2735                |
| सूर्य-त्वचः, 2734                |
| सूर्यत्वचम्, ३५५४                |
| सूर्य-त्वचा, 3106                |
| सूर्यस्य उपवाके, 1834            |
| सूर्यस्य चक्रम्, 2267            |
| सूर्यस्य चष्ठुः, ८५७             |
| सूर्यस्य दुहिता, 534; 538; 135   |
| 3963                             |
| सूर्यस्य दुहितुः, ४०१६           |
| सूर्यस्य निम्नुचि, 4810          |
| सूर्यस्य रश्मयः, 522             |
| सूर्यस्य सप्त रश्मिभः, 3522      |
| सूर्यस्य सातौ, 2256              |
| सूर्या, 888; 4455                |
| सूर्यात् यावयस्व, 1915           |
| सूर्यामासा, ४४३६                 |
| सूर्यामासा चन्द्रमसा, ४४३२       |
| सूर्याय, 809                     |
| सूर्याये अददुः, 2311             |
| सूर्यावस्, 2746                  |
|                                  |

| सूर्ये, 2282                 |
|------------------------------|
| सेर्येण, 1285; 2712          |
| सेयें न चष्ठुः, 2245         |
| संजयाय, 2264                 |
| सृके, 462                    |
| सृक्वाणम्, ८६१               |
| सूचीकाः, 897                 |
| सृञ्जये, 1836                |
| सृषि, 4772                   |
| सृण्या, 4775                 |
| सृविन्दम्, 3163              |
| सेतृभिः, 2766                |
| सेघा, 2275                   |
| सेनाः, 891                   |
| सेना-नीः, 2673               |
| सोता, 2781                   |
| सोतारः, 4001                 |
| सोतृभिः, 3472                |
| सोतोः, 4458                  |
| सोमस्यः, 3134; 3582          |
| सोमरि, 3131                  |
| सोभरिम्, ३०९१                |
| सोमरी, 3145; 3582            |
| सोभरीषाम्, ३१३५              |
| सोमरोयवः, 3132; 3135; 358    |
| सोभरे, 3131; 3582            |
| सोमर्याः, 3132; 3582         |
| सोमः, 863; 2792; 3941        |
| सोमः न वेघा, 488             |
| सोमः पवमानः, ३९४१            |
| सोमं अदौ, 1949               |
| सोमं पिब मन्दसानो गणश्रिभिः, |
| 1933                         |
| सोम, 428; 454; 464; 471;     |
| 1306; 2277; 2283; 2284       |
| 3465; 4455; 4793             |
| सोम, अरविन्द, 3956           |
| सोम, दयानन्द, ३९५०           |
| सोमकः, 1837                  |
| सोमपतिम्, ४९५                |
|                              |

सोमपते, 3140 सोमपा:, 435; 3164 सोमपा, 472 सोमपातमः, 437 सोमपाम, ३१२५ सोमपालाः, 1343 सोम-पाञ्ने, 2683; 2684 सोमपीतये, 437 सोमपुष्ठाय, 3449 सोमग्राजाः, 1343 सोमम्, 458; 504; 1346; 1846; 3161; 4762 सोम याग, ४६५ सोमयाजी, 1836; 3540 सोमवती, 4767 सोमशितम्, 2806 सोमस्य, 435, 4819 सोमा-पूषणा, 1305 सोमासः, 2684 सोमासः इन्दवः, ४४७ सोमिनः, 3498; 4761 सोमिनि, 2685 सोमे, 2260 सोमे सते, 2260 सोमै: सत्यमद्वा, 3080 सोमो दुग्घामिः अक्षाः, ४०५० सोम्यासः, ४३८६ सौघन्वनाः, 1860 सौधन्वना, 844 सौधन्वनासः, 523 सौम्याः, ४३८७ सीवश्व्ये, ४८४ स्कम्मनेन, 2284 स्तनः, 866 स्तनम्, 2788 स्तनयद्भिः अप्रैः, 1840 स्तरामहे, 3528 स्तरी: न, 807 स्तवा, 1285 स्तवे वज्री ऋचीषमः, ४३९७

| स्तिपाः, 2276, 4437                 | स्पद् उत्त, 3498                    | स्वधा अवस्तात् प्रयतिः परस्तात्,    |
|-------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|
| स्तिपा, 2742                        | स्मर्धन्ते, ४०३६                    | 4795                                |
| स्तियाः, 4437                       | स्पर्हाः, ४४३६                      | स्वधा गयः, २२३४                     |
| स्तियानाम्, २६५२                    | स्पशः, 1828; 2325; 2770;            | स्वधापते, 2274                      |
| स्तीणे, 2306                        | 3463; 4017; 4018                    | स्वधामिः, 862; 2697; 4393           |
| स्तुक, 1300                         | स्पशः अदब्धासः अभूराः, २३२५         | स्वधामिः अन्नं जुपस्व, ४३८९         |
| स्तुका-अविनाम्, 3526                | स्फुलिङ्गिनी, 1317                  | स्वधाम्, 4812                       |
| स्तुकेव वीता, 4041                  | स्मदिभम्, ४४१७                      | स्वधावः, 2258; 2769; 2773           |
| स्तुवते, ३४७४                       | स्मदिप्टाः, २७७०                    | स्वधावान्, 1829; 2673               |
| स्तूपः, 4808                        | स्मा, 2232                          | स्वधिति, 1890                       |
| स्तृणन्ति वर्हिः आनुपक्, 3453       | स्मा = स्म, २७३१                    | स्वधैनवान्, ३१६५                    |
| स्तृभिः, 2294; 2296                 | स्मा वरन्ते युवर्ति न शर्याम्, ४८२७ | स्वध्वरे, ३४७५                      |
| स्तेनम्, 2726                       | स्यूम-गृभे दुधये अर्वत, 2270        | स्वनय भावयव्य, ३११३                 |
| स्तोकानाम्, 1325                    | स्यूमरश्मये, 528                    | स्वपत्यानि चक्रुः, 1860             |
| स्तोतृभ्यः गृणते, २६५०              | स्यूमरश्मौ, ३४८२                    | स्वपत्याय, ४९९                      |
| स्तोतृन् इन्द्रस्य रायसि किम्, 2726 | स्रक्वे, 4016                       | स्वपन्तः, ४८१६                      |
| स्तोत्रभाजः, 1913                   | स्रक्वेषु, 2726                     | स्वपूभिः, 2728                      |
| स्तोत्रेषु, ३४७५                    | स्रवतः सप्त यह्नीः, ४९२             | स्वप्नः चन इत् अनृतस्य प्र-योता,    |
| स्तोमः, 435; 874                    | स्रवन्ती, ४६३                       | 2769                                |
| स्तोमः वाहिप्ठः, 2280               | स्रिघः, 474                         | स्वयं सा मित्रं वनुते जने चित्, 440 |
| स्तोमम्, 888; 1846; 3471            | सुतयः, 2261; 4022                   | स्वराजः, 2742; 3561                 |
| स्तोमासः, 2328                      | सुता,, 3563                         | स्वराज्यम्, ३५५९                    |
| स्तोमैं, 3452                       | स्वः, 1921; 2338; 2711;             | स्वराट् अन्यः, २७६०                 |
| स्तौलाभिः घौतरीभिः, 2275            | 3123; 4835                          | स्वरुः, 3554                        |
| स्त्रिय:, 1906                      | स्वःऽदृक्, २७६३                     | स्वरुम्, 3554                       |
| स्त्रियः याः पुण्यगन्धाः, २७२७      | स्वःऽदृशः, २७६३                     | स्वरूणाम्, 2697                     |
| स्त्रियः सतीस्तान्, ८५८             | स्वःऽदृशा, २७६३                     | स्वरो स्वधितौ रिप्तम्, ८४८          |
| स्थविरः, ८७४                        | स्वः-नरे, 3099                      | स्वर् 1920                          |
| स्थविरस्य, २७९५                     | स्वः-नरात्, ३०९९                    | स्वर् अभवत् जाते अग्नौ, 1827        |
| स्थातुश्चरथम्, ४९०                  | स्वः यवः, 1346                      | स्वर्काः, 2698; 2704                |
| स्थिविभ्यः, ४३३६                    | स्व उ लोके, 1331                    | स्वर्जित् १२९३                      |
| स्यूणा, 482; 3127                   | स्वगूर्ताः, ४७६४                    | स्वर्ण = स्वः + न, 2695             |
| स्थूणाम्, ४३९५                      | स्वञ्चाः, १९११                      | ् स्वर्णरः, 1929; 3099              |
| स्थूर, 3087; 3150                   | स्वतवसः, ८७३                        | स्वर्णरम्, ३०९९; ४०१३               |
| स्थ्रम्, 3077; 3488                 | स्वतवसो हि सन्ति, 891               | स्वर्णरे, 1896                      |
| स्थ्रयूप-वत्, ३१४७                  | स्वधया, 1314; 2759; 4389            | स्वर्णरे = स्वः + नरं, ३५०३         |
| स्नुभिः चरावः, 2772                 | स्वधया गुभीतः रर्गत, ८६४            | स्वर्द्दशः, 2763                    |
| स्नुषा, 4459                        | स्वधया पिन्वते, पदम्, ४०१०          | स्वर्द्शे, 2777                     |
| सद्, 1932                           | स्वधा, 833; 1303                    | स्वर्नर, 3582                       |
|                                     |                                     |                                     |

स्वापे स्वपिभिः, 3485 स्वर्पानुः, 1913 स्वर्-मीळहे, 1839 स्वायुधम्, ३९७६ स्वर्वती, 874 स्वाहा, 442; 443; 1315; 1888; स्वविदः, ४०४२ 4389; 4439; 4440; 4784 स्वर्-विदम्, 1346 स्वाहाकृतयः, 1282; 2647; स्वर्विदम्, 3119; 3969 2649; 4438 स्वर्षाः, २७९१ स्वाहाक्तानि, 832 स्वर्षाता, 2269, 4033 स्वाहाकृतिषु, 893 स्वश्नम्, 1289 स्विप्टकृत आहति, 1314 स्वश्वयुः, ३४५५ स्वे दमे, 1322 स्वश्वा, 2746 स्वेदाञ्जिभः, ४४३५ स्वसरम्, 2327 स्वेन मन्युना, 824 स्वसराणि, 2748 स्वेभिरक्षिभि: 824 स्वसरे, 4037 स्वसरेष्, ३५४९ हंस:, 851 स्वसा, 1300 हंस, 1866 स्वसारः, 1847; 4376 हंसक्ती ऋच्, 1866 स्वसारः अपः, ४०२५ हंसास:, 1871; 4040 स्वसारः जामयः, ४००५ हंसि दुष्कृतः, 1948 स्वसारः द्विः यं पञ्च, 1831 हंसी. 1943 स्वसारम्, ५०८ हतः वृत्राणि, 2314 हन्ताहं पृथिवीमिमां नि दधानीह वेह स्वसारा, 882 स्वसारा, 4376 বা, 4788 स्वसारा जामी पित्रोः उपस्थे, 889 हन्ति पतयन्तम्, ४८१४ स्वसारी, 4376 हन्. 873 स्वसुः, 2750 हन्, 1911 हरयः, 1343; 1346; 2275; स्वसुः जारः, 2309 स्वसुस्तमः, ४८२१ 2681; 3472; 3476; 4022 हरयः सुपर्णा दिवमुत्पतन्ति, ८६६ स्वसः, 4376 स्वसुणाम्, 1309 हरसा, 4744; 4745 स्वस्तये, ४२७ हरस्वती, 1310 स्वस्ति, 1876; 3162 हरि:, 1344; 2657; 3966; स्वंस्तिमिः अति दुर्गणि विश्वा, 3986; 3990; 4014 हरि: अति. 4049 4423 हरि, 435 स्वस्मिन्नञ्जिस, 818 हरि-अश्व, 2674; 2702 स्वस्याः अरात्याः, ४०२३ हरि-अश्वस्य, 1335 स्वां तन्वं पिप्रयस्व, 3116 हरि इव, 458 स्वा तन्ः, ४४५४ हरिकेश, 4765 स्वादुः, 2283

हरिजात, 4765

स्वाध्यः मर्तासः, २२४९

हरिणी, 4765 हरिणीशिप्रे, 4766 हरिणीशृङ्गे शिशानः, 4014 हरिणी. 1943 हरितः, 532; 1344; 2653; 2709; 3170; 3577 हरितः न सूर्यं वहन्ति, 4406 हरितम्, 1343 हरिता, 2286 हरितेन, 2801 हरितो:, 1344 हरिधायसम्, 1343 हरिभि:, 447; 1343; 1853; 3560 हरिभिः युजानः, 3476 हरिप्याम्, ४९५; 1904; 2677; 2684 हरिमाणम्, 474 हरिम्, 1344 हरियुपीयायाम्, 2264 हरि-वः, 2681 हरिवः, 878; 880; 2680; 3148 हरिवन्तम्, 4766 हरिवर्पसम्, 1343; 1344 हरिश्चन्द्र. 454 हरिश्मशासः, ४७६६ हरिश्रियम्, 3124 हरिस्तुतिः, 4765 हरी, 497; 849; 879; 882; 885; 1343; 1857; 1900; 2701; 3170; 3510; 4762 हरी इन्द्र प्रतद्वसु अभि स्वर, 3121 हरीणा स्थातः, ३१४९; ३१६७ हरोणाम्, 1872 हर्म्यस्य, ४०२२ हर्म्या, 871 हर्म्येभ्यः अधि, 2757 हर्यतः, 1343 हर्यत, 3450 हर्यतम्, ४७६६ हर्यन्, 1343

| हस्तघ्न, 2334; 2327              |
|----------------------------------|
| हस्तच्युती, 2644                 |
| हस्तयोद्वीनयन्तवः, 822           |
| हस्ताय, ३५१५                     |
| हस्तिभिः आ पट्भिः, 1938          |
| हस्ते दधे दक्षिणे, 1342          |
| हस्तै:, <b>402</b> 3             |
| हारिद्रवेषु, 474                 |
| हार्दि, 3968                     |
| हिं कृण्वती, 861                 |
| हिङ्ङ् अकृणोत्, ८६१              |
| हितः विनीयते, 3975               |
| हित्वी शिरः, 2313                |
| हिनुही, 2279                     |
| हिनोति, 2805                     |
| हिन्विरे, 1888                   |
| हिमेन, 3522                      |
| हियानः, 3472                     |
| हिरण्य, 2784                     |
| हिरण्यकर्ण, 808                  |
| हिरण्यगर्भः, 4790                |
| हिरण्यगर्म, 1321                 |
| हिरण्यजिह्वं, 451                |
| हिरण्यपाणिः, 2331                |
| हिरण्यपिण्डान्, 2287             |
| हिरण्यपेशसा, ३१०६                |
| हिरण्य प्रहगम्, ४६५              |
| हिरण्यम्, 2662; 3159             |
| हिरण्यया, 3536                   |
| हिरण्ययो, ३०९२                   |
| हिरण्ययुः, 2683; 3536            |
| हिरण्यये कोशे, 4020              |
| हिरण्यये रथे दस्रा हिरण्यये, 825 |
| हिरण्य-रथः, 1823                 |
| हिरण्यरूपम्, 4396                |
| हिरण्यवतः, 3164                  |
| हिरण्यवत्, 2784, 4002            |
| हिरण्य-वर्तीने, 3106             |
| हिरण्य-वर्तनी, 1941; 3088; 316   |
| हिरण्यवाशीः, 2790                |
| त्तिरिशप्रः, 2266                |
|                                  |

हिरण्यशिप्राः, 1301 हिरण्यशृङ्गः, ८५१ हिरण्यस्तूप, 451; 4808 हिरण्यहस्त, 538 हिरण्यास, ४५१ हिरिश्मश्रः, 1889 हिरुक् इत् नु, 862 हीळ:, 3130 हुत, 1345 हृदय, 4815 हदा मनसा मनीषा, 484 हृदि अन्तः आद्ये, 4018 हेतय:, 3474 हेतिः, 4751 हेम्यावान्, 1825 हेळ:, 2766 हेळासि, २७६६ हेळे, 2766 हेषसा, 4751 होता, 426; 1280; 1283; 1833; 1866; 2655 होतारम्, ४२५; 1279 होतारा दैन्या, ४४१ होतारी दैव्यी प्रचेतसी, 4438 होता, होतू, 3519 होतु. चित् पूर्वे हविः अद्यं आशत, 4761 होत्, 466; 847; 1879 होत्रा, 452; 3560 होत्रात्, 4419 होत्राभिः, 465; 3485; 3487; 4383 होत्रीय वृतः, 4769 होत्राविदः, 4388 ह्यः, 875; 3569 द्धदाः, 4443; 4805 ह्मदिका, 4390 हुणाति, 871 06 ह्ररांसि अतिघावति, 3695 ह्रार:, 830 ह्नारः न, 884

मुद्रक : क्वालिटी ऑफसेट, नवीन शाहदरा, दिल्ली-32